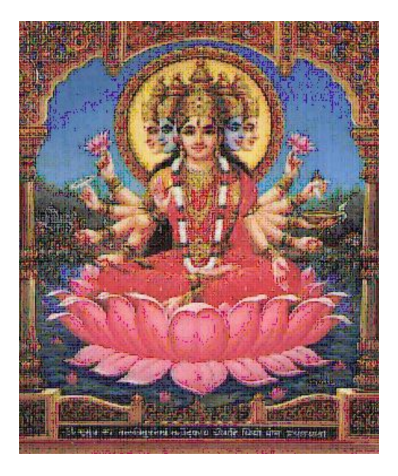
# ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ

(ସାଧନା ପଥେ)



ସଂକଳନ

ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ

ଫକଳନ ହେମେନ୍ଦ୍ର ନାଥ ଦାଶ ଅବସର ପ୍ରାପ୍ତ ଟେଲିକମ୍ ଇଞ୍ଜିନିୟର

ସହାୟୀକା ଶ୍ରୀମତୀ ସୁଧାରାଣୀ ଦାଶ, ଗୃହିଣୀ

ପ୍ରେରଣା ଶ୍ରୀ ଲଡୁକେଶ୍ୱର ସାହୁ ଅବସର ପ୍ରାପ୍ତ ସରକାରୀ ଅଫିସର

ମୁଦ୍ୱଣ

ମୁଲ୍ୟ

ପ୍ରାପ୍ତିସ୍ଥାନ ପ୍ଲଟ ନ-୫ ବୈଷ୍ଠୋ ମୋନାର୍କ କମ୍ପ୍ଲେକ୍ସ

ରସୁତଗଡ ଇଣ୍ଡିଷ୍ଟିଆଲ୍ ଇଷ୍ଟେଟ

ଭୂବନେଶ୍ୱର - ୭୫୧୦୧୦

GTI- + C 6 - 20 Y - 9 8 Y C L 8 L

ସେଲ୍ ୯୪୩୭୩୦୬୬୬୭

# ୧ସୁଚିପତ୍ର

| କ୍ରମାଙ୍କ | ବିଷୟ ବୟୁ                             | ପୃଷ୍ଠାଙ୍କ   |
|----------|--------------------------------------|-------------|
| 6        | ଉପକ୍ରମଣିକା                           | 8           |
| 9        | ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ଗୁରୁ ନିର୍ବାଚନ        | 8           |
| ୩        | ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଞ୍ଚକୋଶୀୟ ସାଧନା           | ୧୩          |
|          | ଅନ୍ନମୟ କୋଶ ସାଧନା                     |             |
|          | ପ୍ରାଣମୟ କୋଶ ସାଧନା                    |             |
|          | ମନୋମୟ କୋଶ ସାଧନା                      |             |
|          | ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ସାଧନା                  |             |
|          | ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶ ସାଧନା                    |             |
|          | ସାଧନରେ ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥା                  | 6 6 9       |
| 8        | ଗାୟତ୍ରୀ ଦ୍ୱାରା କୁଈଳିନୀ ଜାଗରଣ         | 668         |
| 8        | ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବା ସାଧନା | 69 <i>9</i> |
| <u>୬</u> | ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ତନ୍ତୋକ୍ତ ବାମମାର୍ଗ    | ୧୪୩         |
| ඉ        | ଗାୟତ୍ରୀ ପୁରଣ୍ଟରଣ                     | 68L         |
| Γ        | ଏକବର୍ଷର ଗାୟତ୍ରୀ ଉଦ୍ୟାପନ ବିଧି         | 9@9         |
| G        | ଗାୟତ୍ରୀ ଅଭିଯାନ ସାଧନ                  | 8@9         |
| 6 0      | ନବଦୁର୍ଗା ଅନୁଷାନ  ଓ ଗାୟତ୍ରୀ           | ୧୭୮         |
| 9 9      | ମହିଳାମାନଙ୍କ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା            | 9T0         |
| 9        | ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଓ ରୋଗ ନିରାକରଣ          | 879         |

\_\_\_\_\_

## ॥ ଉପକ୍ମଶିକା ॥

ଗାୟତୀ ସାଧନାରେ ଆଗହ ରଖିବାକ ହେଲେ , ଶରୀର ଓ ମନୋଭୂମି ପବିତ୍ ନିର୍ମଳ ଓ ଦୃଣ୍ଟିନ୍ତା ଶୃନ୍ୟ ରଖିବା ନିହାତି ଆବଶ୍ୟକ । ଯେପରି କମ୍ପ୍ୟୁଟର ସିଷ୍ଟମରେ ହାର୍ଡଓୟାର ତଥା ସଫ୍ ଓୟାର ନାମର ଦୁଇଟି ଅଂଶ ଠିକ୍ ଭାବରେ କାମ କଲେ କମ୍ପ୍ୟୁଟର ସଚଳ ରହିଥାଏ ,ସେହିପରି ମନୁଷ୍ୟ ଏକ କମ୍ପ୍ୟଟର ସିଷ୍ଟମ ସଦ୍ଶ । ତାର ପଞ୍ଚଭୃତର ଶରୀର ହାର୍ଡଓୟାର ସିଷ୍ଟମ ଏବଂ ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ଅନ୍ତଃକରଣ , ସୃକ୍ଷ୍ମ ଅନ୍ତଃକରଣ ଓ ମନ ବୃଦ୍ଧି ଅଙ୍କାର ସହିତ ଇନ୍ଦିୟଗଣ ଇତ୍ୟାଦି, ସଫ୍ଓୟାର ସିଷ୍ଟମ । ଏହି ଦୁଇ ସିଷ୍ଟମକୁ ସବୁ ଦିଗରୁ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ସଂଚାଳିତ କରିବା ପାଇଁ ଯୋଗୀ ଋଷି ମାନେ ଆସନ , ପାଣାୟମ , ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ର ବିଧାନ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ଆସନ ଦ୍ୱାରା ହାର୍ଡ ଓ୍ୱାୟାର ସିଷ୍ଟମ୍ ରୂପକ ଆମ ଶରୀର ଓ ପ୍ରଣାୟାମ ଦ୍ୱାରା ସଫୁଓ୍ୱାୟାର ସିଷ୍ଟମ୍ ରୂପକ ଆମ ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ ସିଷ୍ଟମ୍, ପରିମାର୍ଜିତ ହୋଇ ସାଧନା ପାଇଁ ପସ୍ତୁତ ହୋଇ ରହିଲେ କମ୍ପ୍ୟୁଟର ସିଷ୍ଟମ୍ ଚାଲିଲା ପରି ଗାୟତୀ ସାଧନା ସଗମ ହୋଇ ପାରିବ । କେତେକ ପାକ ପଞ୍ଚତି ପକ୍ରିୟା କରଣ ! ପ୍ରସ୍ତୁତି ପଥେ ! ଖଣ୍ଡରେ କୁହା ଯାଇଛି । ପ୍ରସ୍ତୁତି ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହୋଇ, ସାଧକ ଜନ୍ମ-ଜନ୍ନାନ୍ତର ଗଚ୍ଛିତ ପାରହ୍ମ ପାପରାଶିର ପ୍ରଭାବ ଓ ଏ ଜନୁରେ ଭୂଲବଶତଃ,ଅଜ୍ଞାନତା ବଶତଃ,ଅବସ୍ଥାଚକ୍ରେ ପଡି ବାଧ୍ୟ ବଶତଃ ଓ ଅଙ୍କାର ବଶତଃ କରିଥିବା ପାପର ପ୍ରଭାବକୁ , ତପଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟା ଆଚରଣ , ଅନୁତାପ ଓ ଏପରି ନ କରିବାର ପତିଜ୍ଞା ରୂପକ ଅଗ୍ରିରେ ଜାଳି ଦେଇ ନିଜ

ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ନିର୍ମଳ ଓ ପବିତ୍ର କରି ଦେଇ ପାରିଛି । ଆସନ ଓ ପ୍ରାଣାୟାମ ଆଦି ଅଭ୍ୟାସ କରି ନିଜ ଶରୀର, ମନ ଓ ଅବୟବ ମାନଙ୍କୁ ଏପରି ସୁଦୃଢ କରି ଦେଇ ପାରିଛି ଯେ ସେ ଏକାଧାରାରେ ଅଧିକ ସମୟ ନିଣ୍ଟଳ ହୋଇ ସାଧନାରେ ବସି ପାରିବାର କ୍ଷମତା ଲାଭ କରିଛି । ଏହି ପରି ଭାବରେ ସାଧକ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଅଗ୍ନିର ଜ୍ୱଳନ ସୃଷ୍ଟି କରି , ଶରୀର, ମନ ଓ ଅବୟବ ମାନଙ୍କୁ ସୁଦୃଢ କରି ,ଆତ୍ମ ବଳରେ ବଳୀୟାନ ହୋଇ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇ ପାରିଛି ।

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ଗୁରୁ ନିର୍ବାଚନ ॥

ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଯେତେ ପ୍ରକାର ସାଧାରଣ ବା ଅସାଧାରଣ ବିଶେଷତା ନ୍ୟୁନାଧିକ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ,ତା ମଧ୍ୟରେ ଏକ କମି ରହିଯାଇଛି । ତାର ଏତିକି କମି ରହିଛି ଯେ ତା ପାଇଁ ଅନ୍ୟ କାହା ପାଖରୁ ଶୀକ୍ଷା ଲାଭ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟେତ୍ତର ଯେତେ ପ୍ରାଣୀ ଅଛନ୍ତି , ସେମାନେ ଅନ୍ୟ କାହାରି ଠାରୁ ଶୀକ୍ଷା ନ ନେଇ ନିଜର ଜୀବନଚର୍ଯ୍ୟାର ସାଧାରଣ କାମଯାକ ନିଜେ ନିଜେ ଶୀଖି ଯାଆନ୍ତି ମାତ୍ର ମନୁଷ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଶୀକ୍ଷା ପ୍ରଣାଳିରେ କିଛିଟା ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଦେଖାଯାଏ । ମନୁଷ୍ୟ ଆବାଲ୍ୟରୁ ଧର୍ମ, ସଂସ୍କୃତି. ରିତି-ରବାଜ, ଭାଷା, ବେଶଭୂଷା, ଶିଷ୍ଟାଚାର, ଆହାର ବିହାର, ଆଚରଣ,ଗୁରୁଜନ ମାନ୍ୟତା,ଶୀକ୍ଷା ଦୀକ୍ଷା,ଶାସ୍ତ ଜ୍ଞାନ ଆଦି ଗୁଣ , କିଛି ପୂର୍ବଜନ୍ମ ସଂସ୍କାରରୁ ଲାଭ କରିଥାଏ ଓ ଆଉ କିଛି ପିତୃ ମାତୃଙ୍କ ପାଖରୁ ତଥା କୌଣସି ନିକଟ ସମ୍ପର୍କିୟ ମାନଙ୍କ ପାଖରୁ ଶୀକ୍ଷା କରି ଥାଏ । ଏହା ତାହାର ପାଥମିକ ଶୀକ୍ଷା । ଯଦି ବାଳକ ଜନୁରୁ ପିତ୍ମାତ୍ ହରା ହୋଇ

ଏକା ରହିଯାଏ , ତେବେ ସେ ଏହି ପ୍ରାଥମିକ ଶୀକ୍ଷାରୁ ବଞ୍ଚିତ ରହେ । ନିକଟବର୍ତ୍ତି ପରିବେଶରୁ ଯେତିକି ଶୀକ୍ଷା ନିଜ ଅନୁଭୂତି ମଧ୍ୟକୁ ଆଣିଥାଏ ତାହା ମଧ୍ୟରୁ ଯାହା ତା ମନ ଉପରେ ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାଏ ତାହା ତାର ମାନସ ପଟରେ ଲିପିବଦ୍ଧ ହୋଇ ରହିଯାଏ । ପରିବେଶ ପ୍ରଭାବରୁ ସେ ହୁଏ ତ କେତେବେଳେ ସଦାଚାରୀ ହୋଇଯାଏ ଅଥବା କେତେବେଳେ ଉତ୍କଟ ଦୁରାଚାରୀ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଶିଶୁଟି ଏକ ଉତ୍ତମ ଓ ସଦାଚାରୀ ମନୁଷ୍ୟରୂପେ ସାମାଜିକ ପ୍ରତିଷା ଲାଭ କରିବାକୁ ହେଲେ ପୂର୍ବଜନ୍ମ ସଂୟାର, ପିତମାତ ପଦଭ ଶୀକ୍ଷା ଓ ପରିବେଶର ସ୍ୱପ୍ତଭାବ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ ।

ମାତ୍ର ପଶୁ ପକ୍ଷୀ କ୍ଷେତ୍ରରେ କିଛିଟା ଅଲଗା । ପଶୁ ପକ୍ଷୀଙ୍କ ଶାବକ କିଛି ଶୀକ୍ଷା ନ କରିଥିଲେ ବି ସେମାନେ ନିଜେ ନିଜେ ସବୁ କିଛି ଦେଖି ଦେଖି ଶୀଖି ଯାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସାଧାରଣ ଜୀବନ ଯାପନପାଇଁ ଚାଲିବା,ଦୌଡିବା,ଶୀକାର କରିବା, ଉଡିବା , ଖାଦ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଓ ଜୀବନ ରକ୍ଷା ପଦ୍ଧତି ଆଦି ଜନକ ଜନନୀ ତଥା ପରିବେଶରୁ ଦେଖି ଦେଖି ଶୀଖିଯାନ୍ତି । ଭାବର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନର ଭାଷା, ସେମାନେ କେବଳ ମାତୃ ମୁଖରୁ ଶୀଖିଯାନ୍ତି । ମାନବ ମୟିଷ କୋରା କାଗଜ ସଦୃଶ ଓ ଓଦା ମାଟି ପରି । ଯାହା କୋରା କାଗଜରେ ଲେଖି ଦିଆଯିବ ବା ଯେଉଁ ଛାଞ୍ଚରେ ସେ ଓଦା ମାଟିକୁ ଢାଳି ଦିଆଯିବ ସେ ସେହିପରି ଚିତ୍ର ବା ପିତୁଳା ହୋଇଯିବ । ସେହି ହେତୁ ସଂୟାରୀ ପରିବାରରେ ପାଳିତ ବାଳକ, କୁସଂୟାରୀ ପରିବାରରେ ପାଳିତ ବାଳକ, ବୁସଂୟାରୀ ପରିବାରରେ ପାଳିତ ବାଳକ, ବୁସଂୟାରୀ ପରିବାରରେ ପାଳିତ ବାଳକ, ବୁସଂୟାରୀ ପରିବାରରେ ପାଳିତ ବାଳକ । ସହି ଜମ୍ପ ଜାଣି, ସେମାନେ ପ୍ରାରୟରୁ ନିଜ ବାଳକ ବାଳିକାଙ୍କ ଶୀକ୍ଷା ଦୀକ୍ଷା ପତି ବିଶେଷ ଧ୍ୟାନ ଦେଉଥିଲେ ।

ହୋଲଯାଏ ।

ଜୀବର ସଦ୍ଗତି, ସଦାଚାରୀତା, ଜଗତ କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ଇତ୍ୟାଦି ସତ୍ଶୀକ୍ଷା ପରମାତ୍ମା ସ୍ୱୟଂ ଆଦ୍ୟଗୁରୁ ରୂପେ ମାତୃ ଗର୍ଭରେ ଜୀବକୁ ଶୀକ୍ଷା ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ଜୀବ ବାଳକ ବା ବାଳିକା ରୂପରେ ଭୂମିଷ ହେଲା ପରେ ସାମାଜିକ ଓ ସାଂସାରିକ ପ୍ରତିଷା ପାଇଁ ଧର୍ମ, ସଂସ୍କୃତି, ରିତି-ରବାଜ ,ଭାଷା , ବେଶଭୂଷା ,ଶିଷ୍ଟାଚାର ,ଆହାରବିହାର , ଆଚରଣ, ଗୁରୁଜନ ମାନ୍ୟତା, ଶୀକ୍ଷା ଦୀକ୍ଷା,ଶାସ୍ତ ଜ୍ଞାନ ଆଦି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଯେଉଁ ସବୁ ଶୀକ୍ଷାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି , ତାହା ସେ ନିଜ ମାତା ପିତାଙ୍କ ଠାରୁ , ପାରିବାରିକ ପରମ୍ପରାରୁ ଓ ଗୁରୁଙ୍କ ଠାରୁ ପାଇଥାଏ । ପୁନଃ ଏ ସବୁ ମଧ୍ୟ କେତେକାଂଶରେ ପାରିପାର୍ଶ୍ୱୀକ ପରିବେଶ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥାଏ । କେତେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମାତା ପିତାଙ୍କ

ଅସାଧାରଣ ସ୍ନେହ ମମତା ଫଳରେ ବାଳକର କୁସଂଷ୍କାର ଆଚରଣ ସେମାନଙ୍କ ଆଖିରେ ପଡେନାହିଁ ଓ ଡଦ୍ଜନିତ ପିଲାମାନେ ସହଜରେ କୁପଥଗାମୀ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଯେଉଁ କୁସଂଷ୍କାର ଥରେ ବାଳକର ମନୋଭୂମିରେ ସ୍ଥାପିତ ହୋଇଯାଏ ଓ ପରିମାର୍ଜିତ ନ ହୋଇ ପାରେ , ତାହା ବୟସ ବୃଦ୍ଧି ସହିତ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଜମାଟ ହୋଇଯାଏ । ତାକୁ ସଂଶୋଧନ କରିବା କଷ୍ଟ

ଏହି ସବୁ ଅଭାବନୀୟ ପରିସ୍ଥିତିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ମୁନି ରଷିମାନେ ଏକ ନିଣ୍ଟିତ ଉପାୟ ସ୍ଥିର କରିଛନ୍ତି । ମାତା ପିତାଙ୍କ ଅତିରିକ୍ତ ଆଉ ଜଣେ ଉପଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି, ଯେ ପରିବାର ସହିତ ସମ୍ପର୍କିତ ହୋଇ ନ ଥିବ ଓ ସେ ବାଳକର ମନୋବିଜ୍ଞାନର ସୂଷ୍ମତାକୁ ଭଲ ଭାବରେ ବୃଝି ପାରୁଥିବ ,ତାର ଅନୁଶାସନ ବାଳକ ବାଳୀକା ମାନଙ୍କପାଇଁ ଏକ ନିଣ୍ଟିତ ଉପାୟ ରୂପେ ଆବଶ୍ୟକ । ଦେଖିବାକୁ ହେବ,ଉକ୍ତ ଉପଯୁକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି,ତାଙ୍କର ଦୂରଦର୍ଶୀତା , ତଉ୍ଜଞ୍ଜାନବରା ଫଳରେ ବାଳକର ମନୋଭ୍ରମିରେ ଜମାଟ ବାଦ୍ଧିଥିବା

କୁଫଂଷ୍କାରକୁ ତତ୍କାଳ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଫଶୋଧନ ଯେପରି କରି ପାରୁଥିବେ ।

କେତେକ ଶାସ୍ତ୍ରରେ ମନ୍ନୁଷ୍ୟର ପଧାନ ସାତଜଣ ଗୁରୁ ବା ଶୀକ୍ଷକ ଥିବାର କହା ଯାଇଥିବା ସୁଳେ କେତେକ ଶାସ୍ତ୍ର ତାକ ସଂକ୍ଷେପ କରି ତୀନିଡଣ ଗର ବା ଶୀକ୍ଷକ ଥିବାର କହିଛନ୍ତି । ସେମାନେ ହେଲେ ମାତା,ପିତା ଓ ଗର । ମାତା ସୂଜନ କର୍ଭୀ ତେଣୁ ବ୍ୟୁ ସ୍ରୂପା, ପିତା ପାଳନ କର୍ଭା ବିଷ୍ମୁ ସ୍ରୂପ ଓ ଗୁର କୁସଂସ୍କାରର ସଂହାର କର୍ତ୍ତା ହେତୁ ରୁଦ୍ ବା ଶିବ ସ୍ୱରୂପ । ସାଂସାରିକ ପତିଷା କ୍ଷେତ୍ ପାଇଁ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ କ୍ଷେତ୍ ପାଇଁ ଦୁଇ ପକାର ଗୁରୁ ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାନ୍ତି , ଯିଏ ଶୀକ୍ଷାଗୁରୁ ଓ ଦୀକ୍ଷା ଗୁରୁ ପଦବାଚ୍ୟ । ଗୁରୁ , ମାତା ପିତାଙ୍କ ସମକକ୍ଷ । ସ୍ୱସୟଦ୍ଧିତ ବିକାଶ ପାଇଁ ଓ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଶୃଭ କାର୍ଯ୍ୟପାଇଁ ଗୁରୁଙ୍କର ଆବଶ୍ୟକତା ଥିବାର ,ପାଚୀନ କାଳରୁ ପ୍ରଚଳିତ ଅଛି । ଯେହେତୁ ମାତା ପିତା ନିଜ ସନ୍ତାନର ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ବିକାଶ କାମନା କରନ୍ତି . ତେଶ ସେମାନେ ଜଣେ ସବିଜ୍ଞ ଆଚାର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଗୁରୁ ରୂପେ ଆଶା କରନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ ଆଗରୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଶୀକ୍ଷା ପାଇଁ ବାଳକ ବାଳୀକା ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଗୁରୁକୁଳ ଆଶ୍ରମରେ କଠୋର ଜୀବନଚନ୍ଦ୍ୟାରେ ରହି ସୁସଂୟାର ଶୀକ୍ଷା ପାପ୍ତ କରି ମହାନ୍ ଗୌରବ ରକ୍ଷାକରି ମହାପୁରୁଷ ସିଦ୍ଧ ହୋଇ ପାରୁଥିଲେ ଏବଂ ଗୁରୁଙ୍କ ନାମ, ପିତାଙ୍କ ନାମ , ଗୋତ୍ ପ୍ରବର ଆଦି ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ସଂକଳ୍ପବାକ୍ୟରେ, ପ୍ରତିଜ୍ଞାରେ, ସାକ୍ଷୀରେ ଓ ରାଜ ଦରବାରରେ ନିଜର ପରିଚୟ ଦେଉଥିଲେ ।

ଘର ଆଗରେ ଗୋଟିଏ ସୁନ୍ଦର ବଗିଚା କରିବାକୁ ଚାହିଁଲେ ଜଣେ କୁଶଳୀ ମାଳୀର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି । ଠିକ୍ ସମୟରେ ପାଣିଦେବା,ଅଧିକ ପାଣି ବାହାର କରିଦେବା,ସମୟରେ କୋଡିବା,ଅନାବଶ୍ୟକ ଗଛ ବାଛିବା,

ସମୟରେ ସାର ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରୟୋଗ କରିବା, ପଶୁମାନଙ୍କ ଠାରୁ ରକ୍ଷା କରିବା ଇତ୍ୟାଦିରେ ମାଳୀ ସର୍ବଦା ସଜାଗ ଥାଏ । ତା ହେଲେ ବଗିଚା ସର୍ବଦା ଫୁଲ ଫଳରେ ହରାଭରା ହୋଇ ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ-ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ରହି ପାରିବ । ମନୁଷ୍ୟ ମୟିଷ ସେହିପରି ଏକ ବଗିଚା । ତା ମଧ୍ୟରେ ନାନା ପ୍ରକାର ମନୋଭାବ , ବିଚାର, ସଂକଳ୍ପ,ଇଚ୍ଛା,ବାସନା ଓ ଯୋଜନା ରୂପକ ଗୁଳ୍ମ ଲତା ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଥାଏ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ଆବଶ୍ୟକ ଗୁଳ୍ମ ଲତା ଥିବାବେଳେ କେତେକ ଅନାବଶ୍ୟକ । ତା ଛଡା କେତେକ ଅନା ବନା ଝାଡ ଜଙ୍ଗଲ ସଦୃଶ ଅନା ବନା ଭାବନା ମଧ୍ୟ ମୟିଷ୍ଟରେ ମନକୁ ମନ ଉଦ୍ଧି ମାରି ଆବଶ୍ୟକୀୟ ବିଚାରକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରି ଦିଏ । ଗୁରୁ , ଶିଷ୍ୟର ମୟିଷ୍କ ରୂପକ ବଗିଚାର ମାଳୀ । ସେହି ବଗିଚାରେ ଯେତେକ ଅନା ବନା ଝାଡ ଜଙ୍ଗଲ ସଦୃଶ ଅନାବଶ୍ୟକ ବିଚାର , ସଂକଳ୍ପ, କାମନା ଉଦ୍ମମ ହେଉଥାଏ ସେ ସବୁକୁ ଗୁରୁ ନିଜର ବୃଦ୍ଧିମତା, ଦୂରଦର୍ଶିତା, ଚତୁରତାରେ ସଫା କରି ଏପରି ସଂୟାରର ମଞ୍ଜି ପୋଡ଼ିଡ ଯେ ସେହି ମୟିଷ୍କ ରୂପୀ ବଗିଚା ଭବିଷ୍ୟତରେ ବହମୂଲ୍ୟ ସାବ୍ୟୟ ହୋଇ ସର୍ବଜନ ଆଦୃତ ହୁଏ ।

କେହି କେହି ଗୁରୁଙ୍କୁ ଆବଶ୍ୟକ କରି ନଥାନ୍ତି ଏବଂ ନିଜେ ନିଜେ ନିଜର ଆତ୍ମ-ନିର୍ମାଣ କରନ୍ତି, ନିଜକୁ ସୁସଂଷ୍ଟୃତ କରନ୍ତି ଓ ନିଜକୁ ସମାଜରେ ସୁପ୍ରତିଷ୍ଠ କରନ୍ତି । ଏହା ସୟବ ହୋଇଥାଏ କେବଳ ଆତ୍ମଶକ୍ତି ବଳରେ । କାରଣ ଆତ୍ମାର ଶକ୍ତି ଅନନ୍ତ ଓ ନିଜର କଲ୍ୟାଣ କରିବାର ଶକ୍ତି ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ରହିଛି , ସେହି ଆତ୍ମାର ଶକ୍ତିକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିପାରିଲେ ସବୁ କିଛି ସୟବ । କିନ୍ତୁ ସାଧାରଣତଃ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି , ଏହି ଅନନ୍ତ ଆତ୍ମଶକ୍ତିର ଜାଗରଣ କରି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ, ସେମାନେ କେବେ ବି ନିଜର ଦୋଷ ତୃଟି ଦେଖି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ , ନିଜର କଲ୍ୟାଣ କରିବା ତ ଦ୍ୱରର କଥା । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଅନ୍ୟ

ବ୍ୟକ୍ତି ରୂପକ ଦର୍ପଶର ସହାୟତା ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ ଯେପରି ଜଣେ ଡାକ୍ତର ନିଜର ଟିକିସା ଅନ୍ୟ ଜଣେ ଡାକ୍ତର ଦ୍ୱାରା କରାଇଥାନ୍ତି ଓ ଜଣେ ନ୍ୟାୟମୂର୍ତ୍ତିଙ୍କ ଅପରାଧ ଆଉ ଜଣେ ନ୍ୟାୟମୂର୍ତ୍ତି ବିଚାର କରିଥାନ୍ତି ।

ଯାହା ହଉ ମନୁଷ୍ୟର ବୌଦ୍ଧିକ ବିକାଶର ବ୍ୟବସ୍ଥା ପାଇଁ, ତାକୁ ସୁସଂସ୍କାରୀ କରାଇବା ପାଇଁ ଗୁରୁ ମନୋନୟନ ,ଭାରତୀୟ ପରମ୍ପରାର ଏକ ଅଙ୍ଗ । ଗୁରୁ ଆଶ୍ରୀତ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟ ତାର ସ୍ୱଭାବ, ବିଚାରଧାରା, ସଂସ୍କାର,ଗୁଣ, ପ୍ରକୃତି, ମହତ୍ୱାକାଂକ୍ଷା, ଇଚ୍ଛା, କାମନା,କାର୍ଯ୍ୟ-ପଦ୍ଧତି ଇତ୍ୟାଦି ପରିମାର୍ଚ୍ଚିତ କରି ଉଚିତ ମାର୍ଗଗାମୀ କରିଥାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ସେ ନିଜେ ତ ପ୍ରସନ୍ନ,ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ରହିପାରିବ ଓ ତା ସହିତ ନିଜର ବ୍ୟବହାରରେ , ଉଦାରତାରେ ଅନ୍ୟକୁ ସୁଖ ଶାନ୍ତି ଦେଇପାରିବ ।

ବିଦ୍ୟା ଅଧ୍ୟୟନ କରିବା, ଧନ ରୋଜଗାର କରିବା,ଗୃହାଦି ଉପକରଣ ନିର୍ମାଣ କରିବା , ଧନ ସଂଗ୍ରହରେ ସାମାଜିକ ପ୍ରତିଷ୍ଠା ଲାଭ କରିବା ,ଧନୁର୍ବାଣ ଚଳାଇବା ଇତ୍ୟାଦି ଅନାବଶ୍ୟକ ନୁହେଁ , ମାତ୍ର ଏହାସବୁ ଭୌତିକ ସମ୍ପଦ । କିନ୍ତୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସମ୍ପଦ ହେଉଛି ମନ ନିର୍ମଲତା, ଏକାଗ୍ରତା ଓ ବୌଦ୍ଧିକ ବିଚାର ପ୍ରଭୃତି , ଯାହା ଲାଭ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା ସର୍ବାଧିକ । ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଚକୋଶୀ ସାଧନା ପାଇଁ ନିଜର ମନୋଭୂମି ନିର୍ମଳ ଓ ପବିତ୍ର କରିବା ପାଇଁ ଗୁରୁଙ୍କ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନିବାଯ୍ୟ ।

ଆଜି କାଲି ତ ଉଚିତ ଗୁରୁ ମିଳିବା କଷ୍ଟ ହୋଇ ଗଲାଣି । ଯିଏ ଜଣେ ଉତ୍ତମ ଗୁରୁ ରୂପେ ମିଳିଯିବେ ସେ ବର୍ତ୍ତମାନର ପରିସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ନିଜର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଭୌତିକ ଅଭିବୃଦ୍ଧି କରିବାକୁ ମୂଖ୍ୟ ମନେକରି , ଶିଷ୍ୟକୁ ଲୋକସେବା, ରାଷ୍ଟ୍ର ନିର୍ମାଣ ଓ ରଚନାତ୍ମକ ଦିଗରେ ପ୍ରବୃତ କରିବାର ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ନେବାକୁ ଗୌଣ ମନେ କରିବେ । ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱର ବୋଝ ବହନ ନ କରି ଯଦି ସରଳ ଉପାୟରେ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହୋଇ ପାରିଲା

ତେବେ ସେମାନେ କାହିଁକି ବ୍ୟକ୍ତି ତଥା ରାଷ୍ଟ ନିର୍ମାଣ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସମୟର ଅପଚୟ କରିବେ । ସେହି ହେତ ବର୍ତ୍ତମାନର ଗରମାନେ ମନେ କଲେଣି ଯେ ଶୀକ୍ଷାଦାନ ଏକ ବ୍ୟବସାୟ ଓ ଏଥିରେ କେବଳ ଭାଷା ତଥା ବିଜ୍ଞାନ ସୟଛିୟ ଶୀକ୍ଷାଦାନ ଅନ୍ତର୍ଭକ୍ତ । ମାତ୍ର ଶିଷ୍ୟର ଚରିତ୍ର ଗଠନ,ମନୋଭମି ପବିତ୍ର କରିବା, ସୁସଂସ୍କାର ଦେବା, ରାଷ୍ଟ ନିର୍ମାଣ ଦିଗରେ ପବୃତ କରାଇବା ପରି କଠିନ କାମ ଶୀକ୍ଷାଦାନ ବ୍ୟବସାୟର ଅନ୍ତର୍ଭକ୍ତ ନହେଁ ବୋଲି ସେମାନେ ମନେ କରନ୍ତି । ମନୁଷ୍ୟ, ନିଜର ମନୋଭୂମିର ଭୌତିକ ତଥା ବୌଦ୍ଧିକ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ଯେପରି ଏକ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ ଅନ୍ନେଷଣ କରିଥାଏ ଯେ ଭୌତିକ ଶୀକ୍ଷାଦାନ ସହିତ ,ଚରିତ୍ ଗଠନ,ମନୋଭୂମି ପବିତ୍ କରିବା, ସ୍ତସଂସ୍କାର ଦେବା, ରାଷ୍ଟ ନିର୍ମାଣ ଦିଗରେ ଉପଯୁକ୍ତ ସହାୟତା ଦେଇ ପାରିବେ । ଯେପରି ଜଣେ କୃଷକ ପାଇଁ ଟାଙ୍ଗର ଜମିରେ ଶସ୍ୟ ଉପ୍ନାଦନ କରିବା କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ , ସେହିପରି ଜଣେ ଅନୁପଯୁକ୍ତ ଶିଷ୍ୟକ୍ ସଙ୍ୟାରୀ ଓ ଚରିତ୍ବାନ କରାଇବା ମଧ୍ୟ କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ସେଥି ପାଇଁ ସାଧାରଣତଃ ସର୍ବାଙ୍ଗ ସ୍ତନ୍ଦର ମନ୍ତମ୍ୟ ଗଠନକର୍ମ ସହଜ ହେବାପାଇଁ ଜଣେ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ, ଜଣେ ଚରିତ୍ରବାନ ଶିଷ୍ୟର ଦାୟୀତ୍ର ନେବାକୁ ସର୍ବଦା ଲଛା କରନ୍ତି ।

ମନୁଷ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ନିର୍ମାଣ କର୍ମ ଏକ ସତ୍ୟ ଯାହା ବହୁ କାଳରୁ ପର୍ମ୍ପରାକ୍ଟେ ଚାଲି ଆସିଛି ଓ ଆଗକ ରହିବ ମଧ୍ୟ । ପରିସ୍ଥିତି ଓ ପରିବେଶ ଯେତେ କଷ୍ଟଦାୟୀ ହେଉ ନା କାହିଁକି , ଜଣେ ଗରଙ୍କର ଆଶା ନେବା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ , ଯେହେତୃ ଉପଯୁକ୍ତ ,ସୁଯୋଗ୍ୟ ଓ ଦ୍ରଦର୍ଶି ଗୁରୁଙ୍କଦ୍ୱାରା ଆମର ମୟିଷ ନିୟନ୍ତଣ, ସଂଶୋଧନ , ନିର୍ମାଣ ତଥା ବିକାଶ କରାଇବା ଏକ

ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ । ମନୁଷ୍ୟ ମନ କେବେ ବି ଖାଲି ରହେ ନାହିଁ । ଯଦି ସୁଶୀକ୍ଷା, ସୁଚରିତ୍ରବତ୍ତା, ସୁସଂସ୍କାର ତା ମନରେ ପ୍ରବେଶ ନ କରାଯାଏ ତେବେ ବିପରିତ ଭାବନା ତାର ମଣ୍ଡିଷ୍ମ ନଷ୍ଟ କରିଦେବ ।

ମନୁଷ୍ୟକୁ ସଂସାର କ୍ଷେତ୍ରେ ସୁଯୋଗ୍ୟ କରିବାପାଇଁ , ତାର ମସ୍ତିଷକୁ ଶୀକ୍ଷା ଓ ବିଦ୍ୟା ଦାରା ଉନୃତ କରିବାକୁ ହୁଏ । ଶୀକ୍ଷାଦାରା ମନୃଷ୍ୟ ୟୁଲ କଲେଜରେ ଗଣିତ,ଇତିହାସ,ଭୂଗୋଳ, ରସାୟନ,ଚିକିହା, ନିର୍ମାଣ, ଶିଳ୍ପ, ବ୍ୟାପାର,ସଙ୍ଗୀତ, କଳା ଇତ୍ୟାଦି କ୍ଷେତ୍ରରେ ପାରଦର୍ଶିତା ଲାଭକରେ । ମାତ୍ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଇଚ୍ଛା, ଭାବନା, ରୃଚି, ମାନ୍ୟତା, ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ସୃଭାବ ଇତ୍ୟାଦିର ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ବିକସିତ କରିବା ବିଦ୍ୟାର କାମ । ମନୁଷ୍ୟ ପୂର୍ବରୁ ଚୌରାସିଲକ୍ଷ ଜନ୍ନ ଦେଇ ଗତିକରି , ତା ମନରେ ରହିଯାଇଥିବା ପାଶବିକ କ୍ରସଂସ୍କାରକୁ ସଂଶୋଧନ କରିବା ମଧ୍ୟ ବିଦ୍ୟାର କାମ । ତେଣୁ ଶୀକ୍ଷାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ସାଂସାରିକ ଜ୍ଞାନ ଓ ବିଦ୍ୟାର ଅର୍ଥ ହେଉଛି ମନୋଭୂମିର ସଂଶୋଧନ ଓ ପରିମାର୍ଜନ । ସାଂସାରିକ ପତିଷାପାଇଁ ଶୀକ୍ଷାର ଯେତିକି ଆବଶ୍ୟକତା , ମନୋଭୂମି ସୁବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବାପାଇଁ ଓ ଶୀକ୍ଷାର ସଦ୍ୱପଯୋଗ କରିବାପାଇଁ ବିଦ୍ୟାର ଆବଶ୍ୟକତା ତା ଠାରୁ ଅଧିକ । କେବଳ ଶୀକ୍ଷିତ ହୋଇ ସାଂସାରିକ ପ୍ରତିଷା ଲାଭ କରିପାରିଲେ ବି ଯଦି ମନୋଭୂମି ପବିତ୍ ଓ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥା ନ ହୋଇପାରେ ତେବେ ମନୁଷ୍ୟର ସେ ସାଂସାରିକ ପ୍ରତିଷା ଭୟଙ୍କର ରୂପ ନେଲ ବିନାଶ ଦିଗରେ ଗତି କରିବ ସିନା । ଶୀକ୍ଷା ଲାଭ କରି ସାରିଲା ପରେ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ପ୍ରତି, ନିଜ ପରିବାର ପ୍ରତି, ନିଜ ସମାଜ ତଥା ଦେଶ ପତି ସୁସଂଯତ ବ୍ୟବହାର କରିପାରେ ନାହିଁ , କାରଣ ତାର ମନୋଭୂମି ପବିତ୍ ଓ ସୁସଙ୍ଗଠିତ ହୋଇ ପାରି ନଥାଏ କାରଣ ଶୀକ୍ଷା ସହିତ ତା ମଧ୍ୟରେ

ଅନେକ ପ୍ରକାର ଦୂର୍ଗୁଣ ପ୍ରବେଶ କରିଯିବା କାରଣରୁ ସେ ସେହି ଶୀକ୍ଷାର ସଦୁପଯୋଗ କରି ପାରେ ନାହିଁ ।

ଏହି କାରଣରୁ ଆମର ପୂର୍ବଜମାନେ ଶୀକ୍ଷାଠାରୁ ବିଦ୍ୟାକୁ ଅଧିକ ମହତ୍ୱ ଦେଉଥିଲେ । ସେଥିପାଇଁ ଅଳ୍ପ ବୟସରେ ବାଳକଙ୍କୁ ଉପଯୁକ୍ତ ଗୁରୁ ନିୟନ୍ତ୍ରଣରେ ରଖୁଥିଲେ । ଗୁରୁ ନିଜର ଗଭୀର ଜ୍ଞାନ, ବିଶାଳ ଅନୁଭୂତି, ସୂକ୍ଷ୍ମଦର୍ଶୀ ବିବେକ ଓ ଉଜ୍ସଳ ଚରିତ୍ର ଦ୍ୱାରା ପ୍ରଭାବିତ କରି , ଶୀକ୍ଷା ସାଥେ ସାଥେ ବାଳକର ମନୋଭୂମି ନିର୍ମାଣ କରୁଥିଲେ । ଫଳରେ ଜଣେ ବାଳକ ଗୁରୁଙ୍କ ପାଖରୁ ବିଦ୍ୟାଲାଭ କରି ଜଣେ ଜଣେ ମହାପୁରୁଷ ସିଦ୍ଧ ହେଉଥିଲେ ।

#### ॥ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଞ୍ଚକୋଶୀୟ ସାଧନା ॥

ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧନାର କ୍ଷେତ୍ର ହେଉଛି , ଶରୀର ଅନ୍ତଃକରଣ ଓ ଆତ୍ମା । ଏହି ତିନି କ୍ଷେତ୍ରକୁ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରଖି ,ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ତିନି ବ୍ୟାହୃତି ଭୂଃ ଭୂବଃ ଓ ସ୍ୱଃ , ତିନି ଆତ୍ମିକ ଭୂମିକା ବୋଲି ବିଚାର କରା ଯାଏ । ଭୂଃ ର ଅର୍ଥ ସ୍ଥୁଳ ଜୀବନ ଅର୍ଥାତ୍ ଶାରୀରିକ ଓ ସାଂସାରିକ ଜୀବନ, ଭୁବଃ ଅର୍ଥ ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ ମନ, ବୁଦ୍ଧି,ଅହଂକାର ଓ ଚିଉ , ସ୍ୱଃ ଅର୍ଥ ବିଶୁଦ୍ଧ ଆତ୍ମିକ ସତ୍ତା । ଜୀବିକା ଉପାର୍ଜନ, ଲୋକ ବ୍ୟବହାର, ନୀତି, ଶିଳ୍ପ, ସ୍ଥୁଲଶୀକ୍ଷା,ବ୍ୟାପାର, ସାମାଜିକ ତଥା ରାଜନୈତିକ ଜ୍ଞାନ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟବୋଧ ଆଦି ଭୂଃ ସୟଦ୍ଧିୟ ଶାରୀରିକ ଓ ସାଂସାରିକ ଜୀବନର ଅନ୍ତର୍ଭୂକ୍ତ । ଜ୍ଞାନ, ବିବେକ, ଦୂରଦର୍ଶିତା, ଧର୍ମ, ଦର୍ଶନ, ମନୋବଳ, ପ୍ରାଣଶକ୍ତି, ତାନ୍ତିକ ପ୍ରୟୋଗ, ଯୋଗ ସାଧନା ଆଦି ଭୁବଃ କ୍ଷେତ୍ରର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ଆତ୍ମସାୟାକ୍ରାର,

ଇଶ୍ୱରପରାୟଣତା, ବ୍ରାହ୍ମୀସ୍ଥିତି, ପରମଙ୍ସଗତି, ସମାଧି, ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥା, ପରମାନନ୍ଦ ଓ ମୁକ୍ତି ଆଦି ସ୍ୱଃ କ୍ଷେତ୍ର ଅନ୍ତର୍ଗତ ।

ଶରୀର ଅନ୍ତଃକରଣ ଓ ଆତା .ଏହି ତିନି ସିତିର ଆଧାରରେ ଗାୟତୀଙ୍କର ତୀନି ବିଭାଗ ହୋଇ ତୀପଦା ନାମଧେୟ ହୋଇଛି । ଅନ୍ତଃକରଣ ପବିତ୍ର କରିବାର ଆଉ ଏକ ପକ୍ରିୟା ହେଉଛି ଶରୀରର ପଞ୍ଚକୋଶ ସାଧନା । ଗାୟତ୍ୱୀଙ୍କ ପଞ୍ଚମୁଖର ସଂକେତ ହେଉଛି ଶରୀରର ପଞ୍ଚଳୋଶ । ଏମାନେ ହେଲେ ଅନ୍ମୟ କୋଶ, ପାଣମୟ କୋଶ, ମନୋମୟ କୋଶ. ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ଓ ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶ । ଏହି କୋଶ ମାନଙ୍କ ସହିତ ଏହି ବ୍ୟାହତି ତ୍ୟର ସମ୍ପନ୍ଧ ରହିଛି । ଭଃ ର ସମ୍ପନ୍ଧ ରହିଛି ଅନ୍ମୟ କୋଶ ସହିତ, ଭୁବଃ ର ସୟନ୍ଧ ପାଣମୟ ଓ ମନୋମୟ କୋଶ ସହିତ ଓ ସୃଃ ବିଜ୍ଞାନମୟ ଓ ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶ ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ । ଏହି ପଞ୍ଚକୋଶ ଆତ୍ରାର ଏକ ଏକ କରି ପାଞ୍ଚଟି ଆବରଣ ବା କୋଶ ବା ଆତ୍ରାର ସନ୍ନିକଟ ହେବାକୁ ହେଲେ ପଞ୍ଚକୋଶ ସଦ୍ଶ ପାଞ୍ଚଟି ଫାଟକ ଅତିକ୍ମ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହିପରି ଜୀବ ଏହି ପାଞ୍ଚ ଫାଟକ ଥିବା ଦୂର୍ଗରେ ବନ୍ଧାହୋଇ ପଡି ରହିଛି । ଏହି କୋଶକୁ ଆତାର ଟେଜରି କହନ୍ତି । ଟଙ୍କା ସୁନା ଗହଣା ନୋଟ୍ସ ରଖିବାପାଇଁ ଅଲଗା ଅଲଗା ବାକ୍ସ ଥାଏ , ସେପରି ଏହି ପଞ୍ଚ କୋଶ ଆତ୍ରାର ପାଞ୍ଚଟି ସମ୍ପଦ ବାକ୍ସ । ଏହି କୋଶ ରୂପକ ଟ୍ରେଜରିର ସଦୁପଯୋଗ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଅନନ୍ତ ଆନନ୍ଦ ଲାଭ କରିପାରିବ ନଚେତ ପଞ୍ଚ ଫାଟକ ଥିବା ଦର୍ଗ ମଧ୍ୟରେ ବନ୍ଧନରେ ପଡି ରହିଥିବ । ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନ, ବହୁମୂଲ୍ୟ ଓ ଦୂର୍ଲଭ ସମ୍ପଦ । କୀଟ ପତଙ୍ଗ ପରି ଜୀବନ ଅତିବାହିତ କରିବା ଅନୁଚିତ । ଚୌରାଶି ଲକ୍ଷ ଯୋନିରେ ଭ୍ରମଣ କରି କରି ବହୁତ କଷ୍ଟରେ ଏ ଜନ୍ମ ମିଳିଛି । ଏହି ଜୀବନକ୍ ସାଂସାରୀକ ତୃଚ୍ଛ ସାର୍ଥରେ

ନ ଲଗାଇ ପରମ ସ୍ୱାର୍ଥରେ ଲଗାଇବା ଉଚିତ । ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଏପରି ଏକ ପରମାର୍ଥୀକ ସାଧନା ଯାହା ମନୁଷ୍ୟ ଜୀବନକୁ ଅଶେଷ ସୁଖ ସମୃଦ୍ଧିରେ ଭରି ଦେଇ ପାରିବ । ଏହି ପଞ୍ଚ କୋଶକୁ ଭେଦ କରି ତଥା ଆତ୍ମାର ପଞ୍ଚ ଆବରଣ ରୂପକ ପଞ୍ଚ ଫାଟକ ଅତିକ୍ରମ କରି ,ଆତ୍ମା ରେ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ସ୍ୱରୂପ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ହେଲେ ପଞ୍ଚକୋଶ ସାଧନା ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ ।

### ଅନୁମୟ କୋଶ ସାଧନା:

କେତେକ ଶାରୀରିକ ବିକୃତି ଅନ୍ନମୟ କୋଶ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ଯେପରି ଶଲ୍ୟକ୍ରୀୟା,ବ୍ୟାୟାମ, ମାଲିଶ୍, ବିଶ୍ରାମ, ଉତ୍ତମ ଆହାର-ବିହାର ଓ ଜଳବାୟୂ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ଶାରୀରିକ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟର ବହୁତ କିଛି ସୁଧାର ଆସିଥାଏ ସେପରି କେତେକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଅଛି ଯେଉଁଥିରେ ଅନ୍ନମୟ କୋଶକୁ ପରିମାର୍ଜିତ ଓ ପରିପୃଷ୍ଟ କରାଯାଇ ପାରେ । ସେହି ପ୍ରକ୍ରୀୟା ଭିତରେ *ଉପବାସ, ଆସନ, ତତ୍ତ୍ୱଶୁଦ୍ଧି ଓ ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା* ଆଦି ମୁଖ୍ୟ ଅଟେ । ଏହି ପ୍ରକ୍ରିୟା ସବୁ ଅନ୍ନମୟ କୋଶର ସଂଶୋଧନ ପରିମାର୍ଜନ କରି ପରମାର୍ଥୀକ କ୍ରିୟାରେ ସକ୍ଷମ କରାଇଥାନ୍ତି ।

#### ୧ - ଉପବାସ:

ବାହ୍ୟ ଔଷଧ ଦ୍ୱାରା ଶରୀରର ସ୍ଥୁଳ ବିକାର ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ସିନା ମାତ୍ର ସୂକ୍ଷ୍ମ ବିକାରର ପ୍ରଭାବ ରହିଯାଏ ଫଳରେ ଭବିଷ୍ୟତରେ ସେହି ବିକାର ପୁଣି ଦେଖା ଦେଇପାରେ । ଏହି ସୂଷ୍ମ୍ମ ବିକାର ଉପବାସ ଦ୍ୱାରା ନଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି 'ବିଷୟା ବିନିବର୍ତନ୍ତେ ନିରାହାରସ୍ୟ ଦେହୀନଃ' ଅର୍ଥାତ୍ ଉପବାସରେ ବିଷୟ ବିକାରର ନିବୃତି

ହୋଇଥାଏ । ମନ ବିକାର ଶୂନ୍ୟ ହେବା ଏକ ବଡ ମାନସିକ ଲାଭ । ସେଥିପାଇଁ ଭାରତୀୟ ଧର୍ମରେ ବହୁତ ଶୂଭ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଉପବାସକୁ ସଂଲଗ୍ନ କରାଯାଇଛି । ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ଉପବାସର ମଧ୍ୟ ବହୁତ ମହତ୍ୱ ଅଛି । ଅନେକ କ୍ଷେତ୍ରରେ କେତେକ ରୋଗ ନିରାକରଣପାଇଁ ଡାକ୍ତରମାନେ ଉପବାସକୁ ମଧ୍ୟ ଚିକିହ୍ସା ବିଜ୍ଞାନର ଏକ ଅଙ୍ଗ ମଧ୍ୟ ଧରି ନେଇଛନ୍ତି । ଏହି ତଥ୍ୟକୁ ଆଧାର କରି ମୁନି ଋଷିମାନେ ମାସ ମଧ୍ୟରେ କେତେକ ଉପବାସ ପ୍ରକ୍ରିୟା ପାଳନ କରିବାକୁ କହିଯାଇଛନ୍ତି ।

ଅନ୍ନମୟ କୋଶକୁ ଶୂଦ୍ଧ କରିବାପାଇଁ ଉପବାସ ଏକ ମହତ୍ୱଫୂର୍ଣ୍ଣ ଭୂମିକା । ଉପବାସ, ଯୋଗ ସାଧନାର ମଧ୍ୟ ଏକ ବିଶେଷ ଅଙ୍ଗ । ଉପବାସ ଦ୍ୱାରା ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ଉପତ୍ୟକା ନାଡୀଗୁଚ୍ଛ ମାନଙ୍କର ସଂଶୋଧନ, ପରିମାର୍ଜନ ଓ ସୁସଂନ୍ତୁଳନ ହୋଇଥାଏ ଫଳରେ ଅନ୍ନମୟ କୋଶ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ପବିତ୍ରହୋଇ ସମୟ ପ୍ରକାର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସାଧନ ପାଇଁ ଉପଯକ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ଅନେକ ପ୍ରକାର ଉପତ୍ୟକା ଦେଖା।ଯାଏ ତାହାକୁ ଶରୀର ଶାସ୍ତ୍ରବିତ୍ୱମାନେ ନାଡିଗୁଚ୍ଛ ବୋଲି କହନ୍ତି । କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ଦେଖାଯାଏ ଯେ ଜ୍ଞାନତନ୍ତୁ ପରି କେତେକ ପତଳା ତନ୍ତୁ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଛନ୍ଦି ହୋଇ ଇହିଛନ୍ତି , କେତେକ ନାଡିଗୁଚ୍ଛ ଏକ ରସି ପରି ରହିଥାନ୍ତି ,କେତେ ସ୍ଥାନରେ ଏହି ନାଡିଗୁଚ୍ଛ ଏକ ଗୁଲି ପରି ଗଣ୍ଠି ହୋଇଥାନ୍ତି, କେତେ ସ୍ଥାନରେ ବାଡିମାନେ ସର୍ପ ପରି ହଲ ହଲ ହେଉଥାନ୍ତି ଓ ସେମାନଙ୍କର ଶିର କୋଡି ହୋଇଥାଏ ଓ କେତେକ ନାଡି ବରଗଛପରି ବହୁତ ଶାଖା ପ୍ରଶାଖା ବିଶିଷ୍ଟ ହୋଇ ଗୋଲାକାର ଅବସ୍ଥାରେ ଥାନ୍ତି । ମାତ୍ର ସେମାନଙ୍କର ରଙ୍ଗ ଆକାର ଓ ଅନୁଚ୍ଛେଦନ ପରୟର ପୃଥକ । ବିଶେଷରୂପେ ସେମାନଙ୍କର ତାପ, ଅଣୁ ପରିକ୍ରମଣ ଓ ପ୍ରତିଭା ମଧ୍ୟ ଅଧିକ ପୃଥକ । ଯୋଗୀମାନେ ଜାଣିଛନ୍ତି ଯେ

ଏହି ଉପତ୍ୟକାଗୁଡିକ ଶରୀରର ଅନ୍ନମୟ କୋଶର ଗ୍ରନ୍ଥିଗୁଡିକୁ ବାନ୍ଧି ରଖିଥାଏ । ଦେହାବସାନ ସମୟରେ ଏହି ଉପତ୍ୟକାଗୁଡିକ ଖୋଲିଯାଇ ଗ୍ରନ୍ଥି ଗୁଡିକ ଶିଥିଳ ହୋଇ ଯାନ୍ତି ।

ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିଗୁଡିକ ଅନ୍ନମୟ କୋଶର ଗୁଣ ଓ ଦୋଷର ପରିଚାୟକ । **ଇନ୍ଧିକା** ଜାତିର ନାଡିଗୁଚ୍ଛ ମନଷ୍ୟର ଚଞ୍ଚଳତା, ଅସ୍ଥିରତା ଓ ଉଦ୍ବିଗ୍ନତାର ପ୍ରତୀକ । ଏ ପ୍ରକାର ନାଡି ଗୁଚ୍ଛର ଆଧିକ୍ୟ ହେତୁ ମନୁଷ୍ୟ ସର୍ବଦା ଚଞ୍ଚଳ ଓ ସେମାନେ କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ସ୍ଥିର ରହିପାରନ୍ତି ନାହିଁ ।

ଦୀପିକା ଜାତିର ଉପତ୍ୟକା ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଯୋଶ, କ୍ରୋଧ, ଉଷତା ଅଧିକ ହଜମଶକ୍ତି ଓ ଗର୍ମି ଉପ୍ନ କରେ ଫଳରେ ବଥ ଚର୍ମରୋଗ , ହଳଦିଆ ପରିଶା, ଆଖିରେ ଜଳନ ଆଦି ରୋଗ ଜାତ କରିଥାଏ ,

ମୋଚିକା ଉପତ୍ୟକା ବାଲା ମନୁଷ୍ୟର ଝାଳ, ପରିଶ୍ରା, ଲାଳ, କଫ ଆଦି ମଳ ଅଧିକ ନିୟାସନ ହୋଇଥାଏ ଓ ଏମାନେ ଅଧିକ ପରିମାଣର ତରଳ ଝାଡା ଓ ସର୍ଦ୍ଦିର ଶିକାର ହୁଅନ୍ତି ।

ଆପ୍ୟାୟିନୀ ଜାତିର ଉପତ୍ୟକା ଆଳସ୍ୟ ,ଅଧିକ ନିଦ୍ରା,ଅନୁସାହ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ଶାରୀରିକ ତଥା ମାନସିକ ପରିଶ୍ରମ କରି ଥକି ଯାନ୍ତି ।

*ପୁଷା* ଜାତିର ଉପତ୍ୟକା କାମବାସନା ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ ।

*ଚନ୍ଦ୍ରିକା* ଉପତ୍ୟକା ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ ବଢାଏ ତେଣୁ ଏ ପ୍ରକାର ମନୁଷ୍ୟଙ୍କର ବଚନ ମଧୁରତା, ନେତ୍ରରେ ମାଦକତା , ଚେହେରାରେ ଆକର୍ଷଣ ଏବଂ କୋମଳତା ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥାଏ ।

*କପିଳା* ଉପତ୍ୟକା କାରଣରୁ ନମ୍ରତା,ଡର ଲାଗିବା, ହୃଦୟ ଦୂର୍ବଳ,ଖରାପ ସ୍ୱପୁ, ଆଶଙ୍କା ଓ ମୟିଷ ଅସ୍ଥିରତା ହୋଇଥାଏ ।

------ସଙ୍କଳନ ହେମେନ୍ଦ୍ ନାଥ ଦାଶ ,ଅୟମାରୟ ୧୩.୦୪.୨୦୧୦ ଶେଷ ୧୩.୦୪.୨୦୧୧

*ପୁସାର୍ଚି* ରେ ସଙ୍କୋଚନ ଶକ୍ତି ଅଧିକ ତା ଅର୍ଥ ବଥ ଡେରିରେ ପାଚେ,କଫ କଷ୍ଟରେ ବାହାରେ,ଝାଡା ସଫା ହୁଏନାହିଁ ଓ ବହୁତ କଷ୍ଟରେ ମନ କଥା କାହାକୁ କହିପାରେ ।

*ଉଷା* ଉପତ୍ୟକା ଆଧିକ୍ୟରେ ଚଞ୍ଚଳ ଧଇଁସଇଁ କରାଏ, ଗଣ୍ଠି ଗରମ ହୁଏ, କ୍ରୋଧ ଚଞ୍ଚଳ ଆସେ ଓ ରକ୍ତର ଗତି ଓ ଶ୍ୱାସପ୍ରଶ୍ୱାସ ଗତି ତିବ୍ର ହୁଏ।

ଅମାୟା ଜାତିର ଗୁଚ୍ଛ ଦୃଢତା,କଠୋରତା, ଗମ୍ପୀରତା ଓ ହଠଧର୍ମୀ ର ପ୍ରତୀକ । ଏଥିରେ ମନୁଷ୍ୟର ବାହ୍ୟ ଉପଚାରର କୌଣସି ପ୍ରଭାବ ହୁଏ ନାହିଁ, କୌଣସି ଔଷଧ କାମ କରେ ନାହି । ଏମାନେ ମନକୁ ରୋଗୀ ହୁଅନ୍ତି ଓ ମନକୁ ମନ ରୋଗ ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ପଥ୍ୟାପଥ୍ୟ ଦ୍ୱାରା ଏମାନେ ରୋଗୀ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ କି ରସନା ସଂଯମ କି କୌଣସି ଔଷଧ ବି କିଛି କାମ କରେ ନାହିଁ । ଏହି ଉପତ୍ୟକା ଯୋଗୁ ଶରୀରର ସୂକ୍ଷ୍ମ ସ୍ଥିତି ଏପରି ହୋଇଯାଏ ଯେ ଚିକିତ୍ସା କିଛି ବିଶେଷ କାମ କରେ ନାହିଁ ।

*ଉଦ୍ଗୀଥ* ଉପତ୍ୟକାର ଆଧିକ୍ୟରେ ପୁରୁଷ କି ସ୍ତୀ ଯେତେ ହୃଷ୍ଟ ପୁଷ୍ଟ ହୁଅନ୍ତୁ ନା କାହିଁକି , ଏମାନଙ୍କର ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ ହେବା ବନ୍ଦ ହୋଇଯାଏ ।

ଅସୀତା ଉପତ୍ୟକା ଯେଉଁ ସ୍ତୀ ପୁରୁଷଙ୍କର ଅଧିକ ପରିପୁଷ୍ଟ , ସେମାନେ ସନ୍ତାନ ଉତ୍ପାଦନରେ ବିଶେଷ ସଫଳ ହୁଅନ୍ତି । ଏହି ଉପତ୍ୟକା ସ୍ତୀ ପାଖରେ ଥିଲେ କନ୍ୟା ସନ୍ତାନ ଓ ପୁରୁଷ ପାଖରେ ଥିଲେ ପୁତ୍ର ସନ୍ତାନ କରାଇ ଥାଏ ।

*ଯୁକ୍ତହିଂସ୍ରା* ଜାତିର ଉପତ୍ୟକା କୃରତା, ଦୁଷ୍ଟାମୀତ୍ୱ ଓ ପରପୀଡନ ଇତ୍ୟାଦିର ପ୍ରେରଣା ଦେଇଥାଏ । ଏମାନେ ଚୋରୀ ,ଜୁଆ, ବ୍ୟଭୀଚାର ଓ ଠକାମୀ ପ୍ରିୟ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଉପଯୁକ୍ତ ପରିମାଣର ଧନ ସମ୍ପଦ ଥିଲେ ବି

ଏମାନେ ଅନୁଚିତ ମାର୍ଗରେ ଯିବାକୁ ମନ ବଳାନ୍ତି । କୌଣସି କାରଣ ନଥାଇ ଅନ୍ୟପ୍ରତି ହିଂସା,ଇର୍ଷା ,ଦ୍ୱେଷ ଓ ଆକ୍ରମଣ ଆଚରଣ କରନ୍ତି । ଏମାନେ ମାଂସାହାର, ମଦ୍ୟପାନ,ଶୀକାର,ମାରପିଟ କରିବା ଓ ଝଗଡା କରିବାକୁ ପସନ୍ଦ କରନ୍ତି ।

*ହିଂସ।* ଉପତ୍ୟକାର ଆଧିକ୍ୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଅଶାନ୍ତି ଉତ୍ପନ୍ନ କରନ୍ତି, ମୁଷ୍ଡପିଟନ୍ତି, ଆତ୍ମହତ୍ୟା ପ୍ରୟାସ କରନ୍ତି, ନିଜ ପିଲାକୁ ଅଯଥା ପିଟନ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି।

ଏହିସବୁ ଉପତ୍ୟକାମାନେ ଶରୀର ଭିତରେ ଏପରି ବିଲକ୍ଷଣ କ୍ରିୟା ଓ ପ୍ରେରଣା ଉପ୍ନ କରି ଦିଅନ୍ତି ଯେ ନିଜ ଶରୀରକୁ ନିଜ ଇଚ୍ଛାନୁସାରେ ନିର୍ମାଣ କରିବାକୁ ଯେତେ ଇଚ୍ଛା ବା ଯତ୍ନ କଲେ ବି ତାହା କରିବାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଅସଫଳ ହୋଇଯାଏ ଓ ଶେଷରେ ନିଜକୁ ଅସହାୟ ମନେକରେ । ଅନ୍ନମୟ କୋଶକୁ ଶରୀର ସହିତ ବାନ୍ଧୁଥିବା ଏହି ଉପତ୍ୟକାମାନେ ମନୁଷ୍ୟର ଶାରୀରିକ ତଥା ମାନସୀକ ସତ୍କର୍ମରେ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ ରହୁଥିବା ବେଳେ , ଦୁଷ୍ଦର୍ମ ରେ ବିକୃତ ହୋଇଯାଏ ଓ ମନ୍ଦ ଆଚରଣ ଗର୍ଭରେ ଶରୀର ପଡିରୋଗ,ଶୋକ,ପୀଡା ଅନୁଭବ କରେ । ଏହି ସବୁ ଉପତ୍ୟକାର ବିପରୀତ ପ୍ରଭାବରୁ ରକ୍ଷା ପାଇବା ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟପେୟରେ ସଂଯମତା ଓ ସାତ୍ଧ୍ୱିକତା , ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ ଦିନଚଯ୍ୟା ଓ ପ୍ରକୃତି ଅନୁରୂପ ଚଳିବାର ପ୍ରବୃତ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି ଆବଶ୍ୟକ । ତା ସହିତ ବାହ୍ୟ ଉପଚାରରେ ପ୍ରତିରୋଧ ନ ହୋଇପାରୁଥିବା ଆବରୀକ ବିକାର ଗୁଡିକ ପାଇଁ କେତେକ ଯୌଗୀକ ପକିୟା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଉପବାସ ଦ୍ୱାରା ଉପରୋକ୍ତ ଉପତ୍ୟକା ମାନଙ୍କର ସଂଶୋଧନ, ପରିମାର୍ଜନ ଓ ସୁସଂକ୍ରୁଳନ କରିବାର ପ୍ରୟାସ ଥିଲେ ବି ଉତୁ ଅନୁସାରେ ଶରୀରଗତ ଅଗ୍ନିର ହ୍ରାସ ବୃଦ୍ଧି ଏହି ଉପତ୍ୟକାମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାଏ । .....

କୁହାଯାଏ , ଶରୀରରେ ଛଅ ପ୍ରକାର ଅଗ୍ନି କାମ କରନ୍ତି । ସେମାନେ ହେଲେ ଉଷ୍ମା, ବହୁବୃତ, ହବାଦି, ରୋହିତା, ଆତ୍ପତା ଓ ବ୍ୟାତି । ଏମାନଙ୍କର ଗୁଣ ସମୟ ଓ ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ।

- ୧ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଉତ୍ତରାୟଣ ଦକ୍ଷୀଣାୟନ ଆଦି ଗୋଲାର୍ଦ୍ଧ ସ୍ଥିତି
- ୨ ଚନ୍ଦ୍ରମା ର କ୍ଷୟ ବୃଦ୍ଧି ଚନ୍ଦ୍ରକଳା ,
- ୩- ପୃଥିବୀ ଉପରେ ନକ୍ଷତ୍ର ମାନଙ୍କର ପ୍ରଭାବ
- ୪ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣର ମାର୍ଗ

ଏହି ପରିସ୍ଥିତି ଆଦିର ପ୍ରଭାବ ଏହି ଶରୀରଗତ ଅଗ୍ନିମାନଙ୍କ ଉପରେ ପଡିଥାଏ । ପ୍ରଭାବର ପରିଶାମ ଉପରେ ଧ୍ୟାନଦେଇ ଋତୁ ଅନୁସାରେ ପୂଣ୍ୟପର୍ବ ସବୁ ନିଦ୍ଧାରଣ କରା ଯାଇଛି , ଯେଉଁଥିରେ ବିଧି ବିଧାନ ସହିତ ଉପବାସକୁ ବିଧାନ କରାଯାଇଛି । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ କଡ୍ୱାଚୌଥ ଯାହା କାର୍ତ୍ତିକ କୃଷ ଚତୁର୍ଥିରେ ପଡେ । ଏଥିରେ ଦାଖତ୍ୟ ଜୀବନର ଚିରସ୍ଥାୟୀ ସୁଖ କାମନା କରି ସ୍ତ୍ରୀ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପବାସ କରିଥାଏ । ଏହି ଦିନର ଗୋଲାର୍ଦ୍ଧ ସ୍ଥିତି, ଚନ୍ଦ୍ରକଳା, ନକ୍ଷତ୍ର ପ୍ରଭାବ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟ ମାର୍ଗର ସନ୍ଧିଶ୍ରଣ ପ୍ରଭାବ ଶରୀରଗତ ଅଗ୍ନି ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ ହୋଇ ଶରୀର ଓ ମନର ସ୍ଥିତି ଏପରି କରିଦିଏ ଯେ ତାହା ଦାଖତ୍ୟ ଜୀବନରେ ସୁଖ ଓ ପ୍ରେମ ସୁଦୃତ କରିବାକୁ ସହାୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ଅନ୍ୟ ବ୍ରତ ଉପବାସର ବିଧାନ କରାଯାଇଛି ଫଳରେ ସେ ସବୁ ବହୁତ ପ୍ରକାର ବାଧା ବିଘ୍ନ ଅସୁବିଧା ଦୂର କରିବାକୁ ସହାୟକ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

ଉପବାସ ପାଞ୍ଚପ୍ରକାର ୧<u>-ପାଚକ</u>, ଯେ ଅଜୀର୍ଷ୍ଣ ଓ କୋଷବଦ୍ଧତା ଦୂରକରେ ୨-<u>ଶୋଧକ</u>,ଯାହାକୁ କେତେକ ରୋଗର ନିରାକରଣ ପାଇଁ କରାଯାଏ । ୩-<u>ଶାମକ</u> ଯାହା କୁବିଚାର, ମାନସୀକ ବିକାର ,ଦୂଷ୍ତ୍ରବୃତି ଏଙ

ବିକୃତ ଉପତ୍ୟକାକୁ ସୁଧାରିବା ପାଇଁ କରାଯଏ, ୪-<u>ଆନକ, ଯାହାକୁ</u> ଦୈବୀଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ କରିବାକୁ କରା ଯାଇଥାଏ, ୫-<u>ପାବକ</u> ଉପବାସ ପାପର ପ୍ରାୟଣ୍ଠିତ ପାଇଁ କରା ଯାଇଥାଏ । ଆତ୍ମିକ ଓ ମାନସୀକ ସ୍ଥିତିରେ କେଉଁ ଉପବାସ କରିବା ଉଚିତ ଓ ସେହି ଉପବାସରେ ନିୟମ ଓ ଉପନିୟମ କଣ ହେବା ଉଚିତ ତାହା ସୂକ୍ଷ୍ମ ବିଚାରରେ ସ୍ଥିର କରିବା ଉଚିତ । ପୁନଣ୍ଟ ସାଧକର ଅନ୍ନମୟ କୋଶ କେଉଁ ସ୍ଥିତିରେ ଅଛି, ତାର କେଉଁ ଉପତ୍ୟକା ବିକୃତ ରହିଛି ଓ କିପ୍ରକାର ଉତ୍ତେଜନା ଶାନ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ କେଉଁ ମର୍ମସ୍ଥଳକୁ ସତେଜ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ , ଏ ସବୁକୁ ବିଚାରକୁ ନେଇ କେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି , କି ପ୍ରକାର ଉପବାସ କରିବ ଓ କେବେ କରିବ , ତାହା ସ୍ଥିର କରାଯିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ପାଚକ ଉପବାସ ସେହି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ଭୋକ ନ ଲାଗିଛି ଏବଂ ସହାୟତା ପାଇଁ ଲେନ୍ୟୁ ପାଣି, ଜଳ ଓ କିଛି ପାଚକ ଔଷଧ ସେବନ କରା ଯାଇପାରେ ।

*ଶୋଧକ* ଉପବାସରେ ବିଶ୍ରାମ ଆବଶ୍ୟକ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରୋଗୀ ସୁଧାର ଅବସ୍ଥାକୁ ନ ଆସିଛି । ଏ ସମୟରେ କେବଳ ସିଝାପାଣିର ସାହାଯ୍ୟ ନିଆ ଯାଇ ପାରେ ।

ଶାମକ ଉପବାସରେ ଦୁଧ,ଦହି,ଫଳରସ ଆଦି ହାଲ୍କା ପତଳା ଓ ରସଯୁକ୍ତ ପଦାର୍ଥ ଖାଇ ପାରନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ, ଆତ୍ମଚିନ୍ତନ, ଏକାନ୍ତ ସେବନ, ମୌନ, ଜପ, ଧ୍ୟାନ, ପୂଜା ଓ ପ୍ରାର୍ଥନା ଆଦି ଆତ୍ମଶୁଦ୍ଧି ଉପଚାର କରାଯିବା ଉଚିତ ।

**ଆନକ** ଉପବାସରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣ ଦ୍ୱାରା ଅଭିଷ୍ଟ ଦୈବୀଶକ୍ତି ଆବାହନ କରାଯାଇପାରେ । ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ରାହୁ କେତୃ ବ୍ୟତୀତ ସପ୍ତ ଗହର

ରଶ୍ମି ସମ୍ମିଳିତ ଥାଏ ।

ସୂର୍ଯ୍ୟ ରଶ୍ମି ତେଜସ୍ୱୀତା, ଉଷ୍ମତା ଓ ପିତ ପ୍ରକୃତି ପ୍ରଧାନ । ଚନ୍ଦ ରଶ୍ଚି ଶିତଳ , ଶାନ୍ତିଦାୟକ, ଉଜ୍ଜଳ, ଓ କୀର୍ତ୍ତିକାରକ ।

ମଙ୍ଗଳ ରଶ୍ରି କଠୋର ,ବଳବାନ୍ ଓ ସଂହାରକ ।

ବୁଧ ରଶ୍ମି ସୌମ୍ୟ, ଶିଷ୍ଟ, କଫ ପ୍ରଧାନ, ସୁନ୍ଦର ଆକର୍ଷକ ।

ଗୁରୁ ରଶ୍ମି ବିଦ୍ୟା,ବୃଦ୍ଧି,ଧନ,ସୁକ୍ଷ୍ମଦର୍ଶିତା,ଶାସନ,ନ୍ୟାୟ,ରାଜ୍ୟ

ଅଧିଷ୍ଠାତା ।

ଶୁକ୍ର ରଶ୍ମି ଚଞ୍ଚଳ, ଉତ୍ପାଦକ, କୁଟନୀତିକ ଓ ବାତ ପ୍ରଧାନ ।

ଶନି ରଶ୍ମି ସ୍ଥିରତା,ସୁଳତା,ସୁଖୋପଭୋଗ,ଦୃଢତା ଓ ପରିପୁଷ୍ଟତାର

ପତୀକ ।

ଏହି ରଶ୍ମି ତଥା ତହାର ଗୁଣ ଜନିତ ପ୍ରାଧାନ୍ୟତା ମଧ୍ୟରୁ ଯେଉଁ ଗୁଣ ପ୍ରାଧାନ୍ୟତାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି, ସେହି ଅନୁରୂପ ଦୈବୀ ରଶ୍ମି ବା ଶକ୍ତି ଆକର୍ଷିତ କରିବା ପାଇଁ ,ସେହି ବାରରେ ଉପବାସ କରିବା ଆବଶ୍ୟକ । ଏହି ଉପବାସରେ ଲଘୁ ଆହାର ଓ ସେହି ଗ୍ରହ ସହିତ ସମତା ରକ୍ଷାକରିବା ପାଇଁ ସେହି ଗ୍ରହ ଅନୁରୂପ ରଙ୍ଗର ବସ୍ତ୍ର ବସ୍ତୁ ଆଦି ଯେତେ ସୟବ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ ।

*ରବିବାର* ଉପବାସରେ ଶ୍ୱେତରଙ୍ଗର ବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର, ଗାଈଖୀର ଦହି ଆହାର,

ସୋମବାର ଉପବାସରେ ପିଲାରଙ୍ଗର ବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର ଓ ଚାଉଳର ଯାଉ ଆହାର,

ମଙ୍ଗଳବାର ଉପବାସରେ ଲାଲରଙ୍ଗର ବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର ଓ ମଇଁଶି ଦହି ବା ମଇଁଶି ଘୋଳଦହି ଆହାର.

\_\_\_\_\_

*ବୁଧବାର* ଉପବାସରେ ନିଳରଙ୍ଗର ବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର ଓ ଖଟାମିଠା ଫଳ ଆହାର,

*ଗୁରୁବାର* ଉପବାସରେ ନାରଙ୍ଗୀ ରଙ୍ଗବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର ଓ ନାରଙ୍ଗୀ ମିଠା ଫଳ ଆହାର,

*ଶୁକ୍ରବାର* ଉପବାସରେ ଶ୍ୟାମଳ ରଙ୍ଗର ବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର ଓ ଛେଳି ଦୁଧ ଦହି ଓ ଗୁଡ ଆହାର,

*ଶନିବାର* ଉପବାସରେ ପ୍ରାତଃ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣ ସକ୍ଷୁଖରେ ଠିଆହୋଇ ନେତ୍ର ବନ୍ଦକରି ନିଦ୍ଧାରିତ ସୂର୍ଯ୍ୟ ରଶ୍ମି ଦେହରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ ।

ପାବଳ ଉପବାସ ପ୍ରାୟଣ୍ଟିତ ସ୍ୱରୂପ କରିବା ଓ କେବଳ ଜଳ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ସମୟରେ ନିଜର ଭୂଲ ପାଇଁ ଅନ୍ତର ସହିତ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରିବା ସହିତ ଭବିଷ୍ୟତରେ ଆଉ ଭୂଲ ନକରିବା ପାଇଁ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିବା ଉଚିତ । ଗୁରୁତର ଅପରାଧ ପାଇଁ ଶାରୀରିକ କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ତିତିକ୍ଷା ଏବଂ ଶୁଭକାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ଦାନ କରିବା ଉଚିତ । ଉପବାସ ଦିନ, ନିମ୍ନଲିଖିତି ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ହେବ :

- ୨- ଅଧିକ ଶାରୀରିକ ପରିଶ୍ୱମ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।
- ୩- ଉପବାସ ଦିନ ଯଦି ନିରାହାର ନ ରହାଯାଏ ତେବେ ଅଳ୍ପ ମାତ୍ରାରେ ରସଯୁକ୍ତ ଫଳ ଦୁଧ ଆଦି ଆହାର କରିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

୫- ଉପବାସ ଦିନ ଅଧିକାଂଶ ସମୟ ଆତ୍ମଚିନ୍ତନ, ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ ଓ ଉପାସନାରେ ବ୍ୟତୀତ କରିବା ଉଚିତ ।

ଉପତ୍ୟକାମାନଙ୍କର ଶୋଧନ, ପରିମାର୍ଜନ ଓ ସେମାନଙ୍କ ଉପଯକ୍ତ କରିବା ପାଇଁ କରାଯାଉଥିବା ଉପବାସ, କୌଣସି ବିଜ୍ଞ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ପରାମର୍ଶରେ କରିବା ଉଚିତ । ଗାୟତୀ ସାଧକଙ୍କର ସାଧନା ଅନକଳ ଉପବାସ ସାଧାରଣତଃ ରବିବାରକୁ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ଏହିଦିନ ସାତଗ୍ରହଙ୍କ ସନ୍ନିଳିତ ଶକ୍ତି ପୃଥିବୀ ଉପରେ ପଡେ । ପାତକାଳରେ ସ୍ନାନାଦି କର୍ମପରେ ଅଥବା ମୁହଁହାତ ଧୋଇ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ସକ୍ଷ୍ପଖ କରି ବସିବେ ଓ ନେତ୍ ବନ୍ଦ କରିନେବେ । ଧ୍ୟାନ କରିବେ ଯେପରି 'ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ତେଜପୁଞ୍ଜ ରଶ୍ରି ସମୁଦ୍ରେ ଆମେ ସ୍ଥାନ କରୁଛେ ଓ ରଶ୍ରିସବୁ ଆମ ଚର୍ତୃପାର୍ଶ୍ୱରେ ଓଡପୋଡ ହେଉଛି '। ଏହାଦାରା ଲାଗିବ ଯେପରି ସବିତାଙ୍କ ବହୁ ରଶି ନିଜ ଭିତରେ ଭରିଯାଉଛି । ବାହାରେ ତେଜପୃଞ୍ଜ ତାପ ଓ ଭିତରେ ଆକର୍ଷିତ ସୃକ୍ଷୁ ରଶ୍ରି , ଉପତ୍ୟକା ମାନଙ୍କୁ ସୁବିକସିତ କରିବାରେ ଯେପରି ସହାୟକ ହେଉଛନ୍ତି । ଏହା ଅନ୍ତତଃ ୧୫ ରୁ ୨୦ ମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହି ଦିନ ଶୁକୁବର୍ଣ୍ଣ ବସ୍ତ୍ର ପରିଧାନ କରବେ ଓ ଯେତେ ସୟବ ଶୁକୁବର୍ଣ୍ଣ ବସ୍ତ୍ର ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ । ଏହିଦିନ ନିରାହାର ରହିପାରିଲେ ତ ଭଲ ନଚେତ ଦ୍ୱିପହର ବା ବାରଟା ପରେ ଫଳ ଦୁଧ ଶାଗ ଇତ୍ୟାଦି ଆହାର କରି ପାରିବେ । ବାଳକ, ବୃଦ୍ଧ,ରୋଗୀ ,ଗର୍ଭବତୀ ମହିଳା ବା ନିର୍ବଳ ବ୍ୟକ୍ତି, ଏହି ଉପବାସରେ ଦିନରେ ଅନୁ ବା ଯାଉ, ରାତ୍ୟରେ ଦୁଗୁ ଆହାର କରିପାରିବେ । ଲବଣ, ଚିନି ଓ ମସଲା ଜାତୀୟ ଦ୍ବ୍ୟ ବାରଣ । କାରଣ ବିନା ସ୍ୱାଦର ଭୋଜନ କରିବା ହିଁ ଏକ ପ୍ରକାର ଉପବାସ ସଦୃଶ ବୋଲି ଧରାଯାଏ ।

#### ୨-ଆସନ :

ଶାରୀରିକ ବ୍ୟାୟାମ ଓ ଆସନ, ମୋଟାମୋଟି ଏକାପରି ହୋଇ ଥିଲେ ବି ବ୍ୟାୟାମ ଦାରା ଶରୀରର ଯେଉଁ ଆଭ୍ୟନ୍ତରିଣ ଅଙ୍ଗସବ ଉପକତ ହୋଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ,ସେମାନେ ଆସନ ଦ୍ୱାରା ଉପକୃତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସୃକ୍ଷୁ ମର୍ମ ସଳର ହବ୍ୟବହା,କବ୍ୟବହା ଆଦି ତଡିତ ଶକ୍ତି କ୍ରିୟାଶୀଳ ରଖିବାପାଇଁ ଓ ସ୍ୱାସ୍ତ୍ୟ ରକ୍ଷାପାଇଁ ଋଷି ମନିମାନେ ଆସନକ ମଖ୍ୟ ସ୍ଥାନ ଦେଇଥିଲେ । ଭଗବାନ ମର୍ମସ୍ଥଳକ ଏତେ ସରକ୍ଷିତ କରିଛନ୍ତି ଯେ ବାହ୍ୟ ପଭାବ ସେଠାରେ ପହଞ୍ଚି ପାରେନାହିଁ , ଏହି ଆସନଦାରା ତାହାର ସରକ୍ଷା ହୋଇଥାଏ । କୌଣସି ପକାର ଏହି ସରକ୍ଷା ବଳୟରେ କିଛି ବାଧା ଆସିଗଲେ ଜୀବନ ସଙ୍କଟମୟ ହୋଇଯାଏ । ସମଗ ଶରୀରରେ , ଉଦର, ଛାତି, କଣଦେଶ, ମେର୍ଦ୍ରଣ୍ଣ, ଗୀବା ଓ ବ୍ରହ୍ମରନ୍ଧ୍ ସହିତ ସମ୍ଦନ୍ଧିତ ହୋଇ ମର୍ମସ୍ଥଳ ରହିଛି । ଏହା ମଧ୍ୟର କୌଣସି ମର୍ମସ୍ଥଳରେ ଆଘାତ ଲାଗିଲେ ଅଥବା ରୋଗ କାରଣରୁ ବିକୃତ ହୋଇଗଲେ ଅଥବା ରକ୍ତପ୍ରବାହ ବନ୍ଦ ହୋଇଗଲେ କିୟା ବିଷ ବିଲକ୍ଷଣ ଜମିଗଲେ, ଶରୀର ଭିତର ଥରିବାକୃ ଲାଗେ । ବାହାରେ କୌଣସି ବିଲକ୍ଷଣ ଦେଖା ନ ଯାଉଥିଲେ ବି ଭିତର ରୋଗମୁକ୍ତ ନ ଥାଏ । କିନ୍ତୁ, ମୁଖର କଠୋରତା, ଶରୀର ଭାରି ଭାରି ଲାଗିବା, ଉଦାସୀ ହୋଇଯିବା, ଶୀରଦର୍ଦ ଇତ୍ୟାଦି ଅନଭବ ହେଉେଥିଲେ ହି ବାହାରକ କିଛି ଜଣା ପଡେନାହିଁ କି ଔଷଧର ପଭାବ କିଛି ଜଣା ପଡେନାହିଁ । ହାନି, ଶୋକ, ଅପମାନ, ବିଶେଷ ମାନସୀକ କଷ୍ଟ ହେଲେ ଏହି ମର୍ମସୁଳ କ୍ଷତବିକ୍ଷତ ହୋଇଯାଏ ଏପରିକି ପାଣଘାତକ ହଏ । ଶୀର ଓ ଗୀବାରେ ସ୍ଥିତ ମର୍ମସ୍ଥଳ, ହବ୍ୟବହା ନାମକ ପଜିଟିଭ ବିଦ୍ୟତଶକ୍ତିର ବିଶେଷତା ରହିଥିବା ବେଳେ ହାତ ପାଦରେ କବ୍ୟବହା ନାମକ ନେଗେଟିଭ ବିଦ୍ୟୁତଶକ୍ତିର ବିଶେଷତା

ଥାଏ । ଏହି ଦୁହିଁଙ୍କ ସନ୍ତୁଳନ ନ ରହିଲେ ଏକାଙ୍ଗ ସନ୍ଧିବାତ ଆଦି ଉପଦ୍ରବ ଜାତହୁଏ ଯାହା କୌଣସି ଔଷଧ ଓ ଇଞ୍ଜେକ୍ସନ ଦ୍ୱାର ସୁଧାର ହୋଇ ପାରେନାହିଁ ।

ସମୁଚିତ ଆହାର-ବିହାର,ବିଶ୍ରାମ,ବ୍ୟାୟାମ ଆଦି ଅଭ୍ୟାସ ରହିଥିଲେ ବି ଦେଖା ଯାଇଛି ଯେ କେବେ କେବେ ଅଜ୍ଞାତ କାରଣରୁ ମର୍ମସ୍ଥଳ ବିକୃତ ହୋଇଯାଇ ଶରୀର ଅଶକ୍ତ ଲାଗେ ଓ ରୋଗ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବାପରି ମନେହୁଏ । ମୁନି ରଷିମାନେ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରି ତାର ପ୍ରତିଷେଧକ ରୂପେ ଆବିଷାର କଲେ ଯୋଗାସନ କ୍ରିୟା । ଯୋଗ-ଆସନର ସିଧା ପ୍ରଭାବ ମର୍ମ ସ୍ଥଳ ଉପରେ ପଡିଥାଏ । ଯୋଗାସନ ଦ୍ୱାରା ନାଡି ଓ ମାଂସପେଶି ସହିତ ସୁକ୍ଷ୍ମ କେଶରୀକା ମଧ୍ୟ ସଂକୁଚନ ପ୍ରସାରଣ ହୋଇ ତା ଉପରେ ଜମିଥିବା ବିକାର ହଟିଯାଏ ଓ ନିତ୍ୟଆସନ ଦ୍ୱାରା ସେ ସବୁ ସ୍ଥଳ ପରିୟାର ରହେ । ତେଣୁ ମର୍ମସ୍ଥଳକୁ ଶୁଦ୍ଧ ଓ ପରିପୁଷ୍ଟ ରଖିବାପାଇଁ ଯୋଗାସନ ହିଁ ସର୍ବୋଉମ ଉପଚାର ।

ଯୋଗ-ଆସନ ତ ଅନେକ ପ୍ରକାର ଅଛି , ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ପାଇଁ ସବୁ ମର୍ମସ୍ଥଳକୁ ସୁରକ୍ଷା ଦେବା ପାଇଁ କେତେକ ସୁଲଭ ଆସନ ଅଛି । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ହୟପଦାଦିର ସୁରକ୍ଷା ପାଇଁ ସର୍ବାଙ୍ଗାସନ, ବଦ୍ଧପଦ୍ୱାସନ, ହୟପାଦାସନ, ଉତ୍କଟାସନ ମୁଖ୍ୟ ଓ ପେଟ ଓ ପିଠିର ସୁରକ୍ଷା ପାଇଁ ପଣ୍ଟିମୋଭାନ ଆସନ, ମୟୂରାସନ ସର୍ପାସନ ଓ ଧନୁରାସନ ମୁଖ୍ୟ । ଏସବୁ ଆସନ ସହିତ ସୂଯ୍ୟନମୟାର କରାଯାଇପାରେ କାରଣ ଏହା ଏକାଧାରାରେ ସମୟ ମର୍ମସ୍ଥଳର ସୁରକ୍ଷା କରିଥାଏ ।

## ୩- ତଭ୍ ଶୁଦ୍ଧି :

ମନୁଷ୍ୟ ସହିତ ସବୁ ଜୀବଗଣ ଭୂମି ଆଦି ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରେ ଗଠିତ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ମାତ୍ରାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଫଳରେ ସବୁ ବୟୁର ବିକାଶ, ପରିବର୍ତ୍ତନ ଓ ବିନାଶ ଘଟେ । ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କ ପ୍ରଭାବ ତଥା ମାତ୍ରାରେ ତାରତମ୍ୟ କାରଣରୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦେଶ ଓ ସ୍ଥାନର ଜଳବାୟୁ ମଧ୍ୟ ପୃଥକ ପୃଥକ । କେତେକ ସ୍ଥାନକୁ ଗଲେ ମନୁଷ୍ୟର ରଙ୍ଗ ରୂପ ଓ ଚେହେରା ସୁନ୍ଦର ହୁଏ ତ କେଉଁ ସ୍ଥାନରେ କୁରୂପ ହୋଇଯାଏ । କେଉଁ ସ୍ଥାନରେ କେତେକ ରୋଗ ଉପ୍ତି ହୋଇଥାଏ ତ କେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ରୋଗୀ ରୋଗର ଉପଶମ ଲାଭ କରିଥାଏ । କେତେକ ମନୁଷ୍ୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଏପରି ଘଟିଥାଏ ତ ଅନ୍ୟ କେତେକଙ୍କ ଉପରେ କୌଣସି ପ୍ରଭାବ ପଡି ନ ଥାଏ । ଏ ସବୁ କେବଳ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କ ଆନୁପାତୀକ ତାର ତମ୍ୟ ହେତୁ ।

ଆୟୂର୍ବେଦ ଶାସ୍ତ ଅନୁସାରେ ବାତ, ପିତ, କଫ ର ଅସନ୍ତୁଳନତା ସକଳ ରୋଗର କାରଣ । ବାତ ଅର୍ଥ ବାୟୁ,ପିତ ଅର୍ଥ ଗରମ ବା ଅଗ୍ନି ଓ କଫ ଅର୍ଥ ଜଳ । ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ ମଧ୍ୟରୁ ଭୂମି ତତ୍ତ୍ୱ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରର ସ୍ଥିର ଆଧାର , ତେଣୁ ସେ ରୋଗର କାରଣ ନ ହୋଇପାରେ । ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱ ମନ,ବୁଦ୍ଧି ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସୂଷ୍ମ ତନ୍ମାତ୍ର ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ । ତେଣୁ ଜଳ ବାୟୁ ଓ ଗରମ , ଏହି ତିନି ତତ୍ତ୍ୱ ରୋଗ ଉପ୍ତିର କାରଣ । ଅନ୍ୟ ଦୁଇ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ଥାଏ କିନ୍ତୁ ଅନ୍ୟ ରୂପରେ । ଭୂମିତତ୍ତ୍ୱ ମାତ୍ରାର ତାରତମ୍ୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଡେଙ୍ଗା ବା ଗେଡାହୁଏ , ମୋଟା ବା ପତଳା, ସୁନ୍ଦର ବା ଅସୁନ୍ଦର , ଗୋରା ବା କଳା ଓ ନରମା ବା ଟାଣୁଆ ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି ମୁଷ୍ୟର ମୂର୍ଖତା-ଚତୁରତା,ସଦାଚାର-ଦୂରାଚାର , ନିଚତା-ମହାନତା,ବିମର୍ଷତା-ପ୍ରସନୃତା ଏବଂ ଗୁଣ, କର୍ମ, ସୁଭାବ, ଇଚ୍ଛା, ଆକଂକ୍ଷା

.....

ଭାବନା, କାମନା ଆଦି ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ମାତ୍ରାରେ ତାରତମ୍ୟ ଜନିତ ହୋଇଥାଏ । ଅନିଦ୍ରା, ପାଗଳାମୀ, ଦୁଃସ୍ୱପ୍ନ, ମୂର୍ଛୀ, ଭୟାଳୁତା ଆଦି ମଧ୍ୟ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ ଯୋଗୁ ଘଟିଥାଏ । ଏହା ସିଦ୍ଧ ଯେ ଶରୀର ରୋଗ ଗ୍ରସ୍ଥ ହେବାର କାରଣ କେବଳ ଜଳ ,ବାୟୁ ଓ ଅଗ୍ନି ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ଆନୁପାତିକ ବ୍ୟତିକ୍ରମତା । ତେଣୁ ଶରୀର ସୁସ୍ଥ ରଖିବାପାଇଁ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କ ଅନୁପାତକୁ ସ୍ଥିର ରଖିବା ପାଇଁ ପଡିବ ।

ପଞ୍ଚମୁଖୀ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱ ରୂପରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛନ୍ତି ଓ ପଞ୍ଚ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ପାଞ୍ଚ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ମାନଙ୍କୁ କ୍ରିୟାଶୀଳ ରଖିଛନ୍ତି । ଯଦି ଅସାବଧାନତା, ଅବ୍ୟବସ୍ଥା ଓ ଆହାର ବିହାରରେ ଅସଂଯମତା ଜନିତ ତତ୍ତ୍ୱମାନେ ଅସଂନ୍ତୁଳିତ ହୋଇ ରୋଗଗ୍ରୟ ହେଲେ, ତେବେ ଏହା ପଞ୍ଚମୁଖୀ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କୁ ଅସନ୍ମାନ କରିବା ସଦ୍ଶ ।

ବେଦାନ୍ତରେ ଏହି ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱକୁ ଆତ୍ମାର ଆବରଣ ବୋଲି ଧରା ଯାଇଛି । ଭଗବାନ ଶଙ୍କରାଚାର୍ଯ୍ୟ ଏହାକୁ ପଞ୍ଚିକରଣ ବିଦ୍ୟାବୋଲି କହିଛନ୍ତି । ସେ କହନ୍ତି , ଏହା ଜାଣିବା ଉଚିତ୍ ଯେ , ସଂସାର କହିଲେ, ଏହି ପଞ୍ଚଭୂତର ପରମାଣୁ ମାନଙ୍କର ଏଣେ ତେେଣେ ଗତି କରିବା ଓ କେବେ କେବେ ପରସ୍କର ସଂଯୋଗ ବା ବିଯୋଗ ହୋଇ ଯାଉଥିବାକୁ ବୁଝାଏ । ପବନ ଚାଳିତ ବାଦଲ ଖଣ୍ଡମାନ ଯେପରି ଏଣେ ତେଣେ ବୁଲି କେଉଁଠି ସଂଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଓ କେଉଁଠି ବିଯୁକ୍ତ ହୋଇ ଆକାଶରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଛବି ଓ ରୂପ ସୃଷ୍ଟି କରିଥାନ୍ତି ସେହିପରି ଏହି ପଞ୍ଚଭୂତର ପରମାଣୁ ଗୁଡିକ ଏଣେତେଣେ ଗତିଶୀଳ ହୋଇ ବିଭିନ୍ନ ଅନୁପାତରେ ପରସ୍କର ସହିତ ସଂଯୁକ୍ତ ବିଯୁକ୍ତ ହେବା ଫଳରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଜୀବରୂପ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛି । ଏହି ହେଉଛି ସଂସାରର ପ୍ରଅଞ୍ଚରୂପ ।

ଅନ୍ନମୟ କୋଶର ପରିମାର୍ଜନ ପାଇଁ ସ୍ଥୁଳ ରୂପରେ ପଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱକୁ ସନ୍ତୁଳନ ରଖିବାପାଇଁ ଜଳ,ବାୟୁ,ତାପ, ଋତୁ, ଦେଶ ଓ ବାତାବରଣ ପ୍ରତି ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ହେବ । ସୂକ୍ଷ୍ମ ରୂପରେ ପଞ୍ଚିକରଣ ବିଦ୍ୟା ଅନୁସାରେ ତତ୍ତ୍ୱଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରି ଆତ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ଓ ଅନାତ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ଭିତରେ ପୃଥକତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ନମୟ କୋଶକୁ ଠିକ୍ ରଖିବାପାଇଁ ବ୍ୟବହାରୀକ ଜୀବନରେ ଏହି ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱ ଶୁଦ୍ଧି କରିବାକୁ ହେବ ।

ଜଳତର୍ଭ୍ ଜଳ କେବଳ ଶରୀର ଓ ବସ୍ତ ଆଦି ସଫା କରିବାପାଇଁ ନୁହେଁ । ଜଳରେ ଥିବା ବିଶିଓ୍ୱା ନାମକ ବିଦ୍ୟୁତ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଶରୀର ସତେଜ କରିବା ସହିତ ଜଳରୁ ଅକ୍ସିଜେନ ଓ ନାଇଟ୍ରୋଜେନ ଆଦି ତର୍ଭ୍ୱ ଶରୀର ଉପରେ ସିଞ୍ଚିବା । ପ୍ରାତକାଳରେ ଶୌଚ ଯିବାର ୨୦-୨୫ ମିନିଟ ପୂର୍ବରୁ ଏକ ଗିଲାସ ପାଶୀ ପିଇବା ଉଚିତ । ପାଶୀ ଧିରେ ଧିରେ ଢୋକ ଢୋକ କରି ପିଇବ । ସେହି ସମୟରେ ଭାବିବାକୁ ହେବ ଯେ ଏହି ଅମୃତ ତୁଲ୍ୟ ଜଳ ଶିତଳତା, ମଧୁରତା ଓ ଶକ୍ତି ରେ ଭରପୁର ଥିବାର ଭାବି ମୁଁ ମୋ ଶରୀରରେ ଧାରଣ କରୁଛି । ଏପରି ଭାବନା ଜଳ ଦୁଗୁ ସଦ୍ଶ ଗୁଣକାରକ ହୋଇଯିବ ।

ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ଜଳ ଭାରି, ଖାର, ତେଲିଆ ଓ ଜଳାଶୟ ଜଳ ପରି ସେ ସ୍ଥାନର ଜଳ ଅନ୍ନମୟ କୋଶର ହାନି କରିଥାଏ । କେତେକ ସ୍ଥାନର ଜଳ ଏପରି ହୋଇଥାଏ ଯେ ତାହା ଦ୍ୱାରା ପାଦଫୁଲିବା,ଜଳୋଦରୀ, କୁଷ୍ଠ, କଣ୍ଡୁ, ମ୍ୟାଲେରିଆ ଆଦି ବହୁତ ରୋଗ ପ୍ରସାର ଲାଭ କରେ । ଏପରି ସ୍ଥାନ ପରିତ୍ୟାଗ କରି , ଯେଉଁଠାରେ ମଧୁର, ସ୍ୱଚ୍ଛ ଓ ସୁପାତ୍ୟ ଜଳ ମିଳିବ ସେଠାରେ ନିଜର ନିବାସ କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରାଚୀନ କାଳରେ ବଞ୍ଜିକ୍ରୀୟା ଦ୍ୱାରା ପେଟ ସଫା କରୁଥିଲେ ମାତ୍ର ଏବେ ଏନିମା ପରି ସହଜ ପଚ୍ଛା ମିଳିଲାଣି । ରୋଗ ନିବାରଣ ତଥା ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ବର୍ଦ୍ଧନ ପାଇଁ ଜଳ ଚିକିତ୍ସା ପଦ୍ଧତି

ଉପଯୁକ୍ତ । ଜଳ ଚିକିହା ଧାରା ଅନୁସାରେ କଟିସ୍ନାନ,ନାଭିସ୍ନାନ, ମେରୁଦଣ୍ଡ ସ୍ନାନ, ଓଦା ଚଦର ପକାଇବା, ଓଦାମାଟି ଲେପଦେବା ଇତ୍ୟାଦି ରୋଗ ନିବାରଣ ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ।

ଅଗ୍ନିତତ୍ତ୍ୱ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ଅଧିକ ସମୟ ରହିବାକୁ ପ୍ରଯତ୍ନ କରିବା ଉଚିତ । ନିର୍ମଳ ଆଲୋକ ବାୟୁ ଆସିବାପାଇଁ ଘରର ସମୟ ଝରକା ଦରଜା ଖୋଲା ରଖିବା ଉଚିତ । ପ୍ରାତ କାଳରେ ଖାଲି ଦେହରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ଠିଆହେବା, ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ଗରମ ହୋଇଥିବା ଜଳ ବ୍ୟବହାର କରିବା, ଓଦା ଦେହରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ଠିଆ ହେବା ଉପଯୁକ୍ତ । ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ଥିବା ଅଲ୍ଟ୍ରା ଭାଓଲେଟ ଓ ଆଲ୍ଫା ଭାଓଲେଟ ରଶ୍ମି ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟପାଇଁ ଉପଯୋଗୀ ଅଟେ । ଜଳ ସହିତ ସୂର୍ଯ୍ୟ ତାପ ମିଶିବା ଫଳରେ ସେ ରଶ୍ମିସବୁ ଟାଣି ହୋଇ ଆସନ୍ତି । ରଙ୍ଗିନ କାଚକୁ ଖରାରେ ରଖି ରୋଗର ଚିକିହା କରିବାର ବିଧି ଅଛି କାରଣ ତା ଦ୍ୱାରା ଜଳିୟ ବାଙ୍ଟ ମିଳିଥାଏ । ରବିବାରରେ ଉପବାସ ରଖିବା ଅର୍ଥ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ତେଜସ୍ୱୀତା ଓ ବଳଦାୟିନୀ ଶକ୍ତି କୁ ଆବାହନ କରିବା । ଏହାଦ୍ୱାରା ଶରୀରର କାନ୍ତି ଓ ଆତ୍ୱୀକ ତେଜ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ ।

ବାୟୁତର୍ତ୍ତ୍ୱ ଯେଉଁଠାରେ ଶୁଦ୍ଧ ବାୟୁର ଆବାଗମନ ନ ହେଉଥାଏ ଏବଂ ବାୟୁର ଧୁଳି ମଳି ଧୁଆଁ ଭରପୁର ରହିଥାଏ, ସେ ସ୍ଥାନ ଶରୀର ପକ୍ଷେ ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ଷତି କାରକ । ଦିନବେଳା ବୃକ୍ଷ ଲତାରୁ ଅକ୍ସିଜେନ ନିର୍ଗତ ହେଉଥିବାରୁ ପ୍ରତ୍ୟହ ବୃକ୍ଷ ଲତାର ଘେରରେ ରହିବା ଉଚିତ । ସେଥିପାଇଁ ନିବାସ ସ୍ଥଳ ଅଗଣାରେ ଗଛ ଇତ୍ୟାଦି ଲଗାଇବାକୁ ହେବ । ପୁଣି ପ୍ରଣାୟମ ଦ୍ୱାରା ଫୁସ୍ ଫୁସର ବ୍ୟାୟାମ ହୁଏ ତେଣୁ ପ୍ରତ୍ୟହ ଖୋଲା ପବନରେ ପ୍ରାଣୀୟମ କରିବା ଉଚିତ । ପ୍ରାଣୀୟମ କାରୀକା ଓ ବିଧି ପ୍ରାଣମୟ କୋଶ ପରିଚ୍ଛେଦରେ କହାଯାଇଛି ।

.....

ହବନ, ଅଗ୍ନିତତ୍ତ୍ୱ ସଂଯୋଗରେ ବାୟୁକୁ ଶୁଦ୍ଧ କରିଥାଏ । ହବନରେ ବୟୁ ଜଳି ପାଉଁଶ ହୁଏ ମାତ୍ର ସେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହୋଇ ବାୟୁମଣ୍ଡଳରେ ବିୟାର ହୋଇଯାଏ । ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବୃକ୍ଷର ସମିଧ ଓ ହବନ ସାମଗ୍ରୀମାନଙ୍କର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗୁଣ ଥାଏ । ସେହି ସମିଧମାନଙ୍କର ହବନରେ ବାୟୁ ମଣ୍ଡଳ ଏପରି ହୋଇଯାଏ ଯେ ଶରୀର ପ୍ରତି ଅତୀବ ସୁଖକର ରହେ । ମାତ୍ର ହବନ ନ କରି ପାରିଲେ ଧୁପଦାନୀରେ ସମିଧ ଓ ସାମଗ୍ରୀ କିଛି କିଛି ଜଳାଇ ନିଜ ନିବାସ ସ୍ଥାନର ବାୟୁ ଶୁଦ୍ଧ କରା ଯାଇପାରେ । କି ପ୍ରକାର ସମିଧ ଓ ହବନ ସାଗ୍ରୀକୁ କେଉଁ ବିଧାନରେ ଜଳାଇଲେ, କି ପରିଣାମ ହୁଏ ତାହା ଯଜନ ପଥେ ରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି । ଚନ୍ଦନ,ଦେବଦାରୁ ,ଜାଇଫଳ,ଯାଇତ୍ରୀ,ଅଗର, କର୍ପୁର ସାମଗ୍ରୀକୁ କୁଟି ଘିଅ ଓ ଚିନି ମିଶାଇ ଧୁପ ଦିଆଯାଇପାରେ । ଏଥିରେ ଅତି ମନମୋହକ ସୁଗନ୍ଧି ଆସେ । ଶ୍ୱାସ ସର୍ବଦା ନାକରେ ନେବାକୁ ହେବ । ମୁହଁ ଘୋଡାଇ ଶୋଇବେ ନାହିଁ । କାହା ମୁହଁ ପାଖରେ ମୁହଁ ରଖି ଶୋଇବା ଉଚିତ ନହେଁ ।

ପୃଥ୍ୟତନ୍ତ୍ୱ ଶୁଦ୍ଧମାଟିର ବିଷ ନିବାରଣର ଅକୃତ ଶକ୍ତି ଅଛି । ହାତ ମାଟିରେ ସଫା କରାଯାଏ । ମୁନି ଋଷି ମାନେ ମାଟିରେ ଗୁମ୍ଫା କରି ତା ଭତରେ ରହୁଥିଲେ ଓ କାଳ କାଳ ଧରି ତପସ୍ୟା କରୁଥିଲେ । ସେଥିରେ ସେମାନଙ୍କର ଶରୀର ସ୍ୱସ୍ଥ ରହୁଥିଲା । ମାଟି ଗୁମ୍ଫାରେ ରହିବା ଯୋଗୁ ଶ୍ୱାସଦ୍ୱାରା ସେମାନଙ୍କୁ ଆହାର ମିଳୁଥିଲା ଓ ମାଟିର ବାଷ୍ପରେ ତାଙ୍କ ଶରୀରକୁ ପୋଷଣ ମିଳୁଥିଲା । ଛୋଟଛୁଆ ଓ ପଶୁମାନେ ଭୂମିରେ ଖେଳବି ଓ ଭୂମିରେ ଶୋଇଯାବି , ଧର୍ମ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଖାଲିପାଦରେ ଲୋକେ ଚଳ ପ୍ରଚଳ ହୁଅବି । ଏ ବିଧାନ ରଖା ଯାଇଥିଲା ଭୂମିରୁ ପୋଷଣ ଓ ତେଜଶକ୍ତି ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ । ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଦରଜ ଥିବା ସ୍ଥାନରେ ଓଦାମାଟି

ବାନ୍ଧିଲେ ତାହ ଉପସମ ହୁଏ । ଭୂମିର ଶୋଷଣ ଶକ୍ତି ଅଛି ତେଣୁ ଗନ୍ଧ ଦୂର କରିବା ପାଇଁ ଗନ୍ଧ ସ୍ଥାନରେ ମାଟି ପକାଇ ଦିଅନ୍ତି ।

ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ମାନେ ଭୂମିଗତ ଉପକାରିତାର ଲାଭ ଉଠାଇବା ଉଚିତ । ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ସତ୍ପୁରୁଷ ରହନ୍ତି, ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ, ସତ୍ବିଚାର,ସତ୍କର୍ମ ହେଉଥାଏ , ସେ ସ୍ଥାନ ତୀର୍ଥ ସମାନ ଏବଂ ସେ ସ୍ଥାନ ସାଧନା ସଫଳପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ । ଯେଉଁଠାରେ କୌଣସି ସିଦ୍ଧ ପୁରୁଷ ରହୁଥାନ୍ତି , ସେ ସ୍ଥାନକୁ ଲୋକେ ସିଦ୍ଧପିଠ କହିଥାନ୍ତି । ଯେ ବି ସେ ସ୍ଥାନକୁ ଯିବ ତା ଉପରେ ସ୍ଥାନର ପ୍ରଭାବ ନିଷ୍ଟୟ ପଡିଥାଏ । ଅନ୍ୟ ସ୍ଥାନ ଅପେକ୍ଷା ଏହି ସବୁ ସ୍ଥାନରେ ସାଧନା ସଫଳ ହୋଇଥାଏ । ତୀର୍ଥ ସ୍ଥାନରେ ଅନେକ ଖାଲି ପାଦରେ ଭ୍ରମଣ କରନ୍ତି , ତା ଦ୍ୱାରା ଉକ୍ତ ସ୍ଥାନର ପୂଣ୍ୟ ତରଙ୍ଗ ଶରୀର ସର୍ଶ କରି ଆତ୍ମ ଶାନ୍ତିର କାରଣ ହୁଏ ।

ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ଅଧିକ ସୂକ୍ଷ୍ମ ହୋଇଥିବା ହେତୁ ଅନ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଅଧିକ ଶକ୍ତିଶାଳୀ । ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ସମୟ ଶୂନ୍ୟାକାଶରେ ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଷ ଶକ୍ତି ତତ୍ତ୍ୱ ପୁରି ରହିଛି , ଯାହାକୁ ଆମେ ଇଥର କହୁ । କୌଣସି ସ୍ଥାନ କେବେ ଖାଲି ନଥାଏ । ଇଥରରେ ବାୟୁର ସୂଷ୍ମତ୍ୱ ହେତୁ ଅନୁଭବ ନ ହୋଇ ପାରୁଥିଲେ ବି ଏହାର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ନିଷ୍ଟୟ ଅଛି । କାରଣ ଆମେ ଜାଣିଛେ ଯେ ରେଡିଓର ଧ୍ୱନି ତରଙ୍ଗ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ଏହି ଇଥର ମଧ୍ୟରେ ତରଙ୍ଗ ରୂପରେ ଗତି କରିଥାଏ । ଧ୍ୱନି ବାଣୀରୁ ହୋଇଥାଏ । ବାଣୀ ଚାରି ପ୍ୱକାର ।

୧- *ବୈଖରୀ*- ଯାହା ମୁହଁରେ କୁହାଯାଏ ଓ କାନରେ ଶୁଣାଯାଏ , ତାହାକୁ ଶବ୍ଦ କହନ୍ତି ।

୨- *ମଧ୍ୟମା*- ଯାହା ସଂକେତରେ,ମୁଖ ସଂଚାଳନରେ, ହାତ ଇଙ୍ଗିତରେ, ନେତ୍ର ଦ୍ୱାରା କୁହାଯାଏ , ତାକୁ ଭାବ କହନ୍ତି ।

- ୩- *ପଶ୍ୟନ୍ତି* ଯାହା ମନରେ ଉଠେ ଓ ମନରେ ହିଁ ଶୁଣାଯାଏ , ତାକୁ ବିଚାର କହନ୍ତି ।
- ୪- *ପରା* ଯାହା ଇଚ୍ଛା, ଆକାଂକ୍ଷା, ପ୍ରେରଣା, ନିଷ୍ଟୟ, ଶାପ, ବରଦାନ ରୂପରେ ଅନ୍ତଃକରଣରୁ ବାହାରେ ତାକୁ ସଂକଳ୍ପ କହନ୍ତି ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ଲୋକର ଏହି ପ୍ରକାର ବାଣୀ , ତାର ପ୍ରଭାବ ଅନୁସାରେ ଏହି ଇଥରରେ ତରଙ୍ଗ ରୂପରେ ପ୍ରବାହିତ ହୁଏ । ଏହିପରି ଆକାଶରେ ଅସଂଖ୍ୟ ପ୍ରକୃତିର, ଅସଂଖ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ଅସଂଖ୍ୟ ପ୍ରକାରର ସ୍ଥୁଳ ଓ ସ୍ଲୁଷ୍ମ ଶବ୍ଦାବଳୀ ଅହରହ ପ୍ରେରିତ ହୋଇ ଚାଲିଛି । ମନୁଷ୍ୟର ମନକେନ୍ଦ୍ରରେ ଯେଉଁ ପ୍ରକାର ବାଣୀ ଓ ବିଚାରଧାରା ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ ସେହି ଜାତିର ଅସଂଖ୍ୟ ବିଚାରଧାରା ଇଥରରୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ଆମ ମୟ୍ତିଷ୍କରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଅଦୃଶ୍ୟ ରୂପରେ ମନୁଷ୍ୟର ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରତ ବିଚାରଧାରାକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବା ଆରୟ କରିଦେବ । ସାଧାରଣତଃ ମନୁଷ୍ୟ ମୟ୍ତକରେ ଏକ ଶିଖା ବନ୍ଧନ କରିଥାଏ । ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱରୁ ଆସୁଥିବା ସକଳ ବିଚାରଧାରା , ମନୁଷ୍ୟ ମୟ୍ତିଷରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ପାଇଁ, ଏହି ଶିଖା ହେଉଛି ତାର ପ୍ରବେଶପଥ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଯଦି ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ବ୍ୟଭିଚାର କରିବାକୁ ବିଚାର ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବ, ତେବେ ଅସଂଖ୍ୟ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରେରିତ ହୋଇଥିବା ସ୍ୱଜାତୀୟ ଶବ୍ଦ, ଭାବ,ବିଚାର ଓ ସଂକଳ୍ପ , ସେହି ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ବର୍ଷଣ ଆରୟ ହୋଇଯିବ ଓ ତାକୁ ସେହି ପ୍ରକାର ଉପୀୟ, ପରାମର୍ଶ, ମାର୍ଗ ଦିଗରେ ପୋହାହନ ମିଳିଯବ ।

ଯେପରି ଏକ ଶବ ଦେଖି ଗୋଟିଏ କାଉ ରାବ କରେ ଓ ସେ ଶବ୍ଦ ଶୁଣି ଅସଂଖ୍ୟ କାଉ ସେଠାରେ ଏକତ୍ରୀତ ହୋଇ ଯାଆନ୍ତି ଠିକ୍ ସେହିପରି ମନୁଷ୍ୟ ମାନଙ୍କ ସ୍ୱକଳ୍ପିତ ବିଚାରରେ ଏକ ଆକର୍ଷଣ ଶକ୍ତି ଅଛି, ଯାହାଦ୍ୱାରା ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱରୁ ସ୍ୱଜାତୀୟ ବିଚାରକୁ ତା ନିକଟକୁ ଆକର୍ଷଣ କରିଥାଏ।

ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ଏହି ବିଲକ୍ଷଣକୁ ବିଚାରକୁ ନେଇ ମନୁଷ୍ୟ, କୁବିଚାର ରୂପକ ବିଷଧର ସର୍ପଠାରୁ ଦୂରରେ ରହିବା ଉଚିତ, ନଚେତ ତାହା ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱରୁ ସ୍ୱାଜାତୀୟ କୁବିଚାର ଆକର୍ଷଣ କରି ମନୁଷ୍ୟପାଇଁ ସଙ୍କଟ ସୃଷ୍ଟି କରିଦେବ । ଏହି ସଙ୍କଟରୁ ମୁକ୍ତି ପାଇବା ପାଇଁ ମନରେ ସର୍ବଦା ଉତ୍ତମ, ଉଚ୍ଚ, ଉଦାର ଓ ସାତ୍ତ୍ୱିକ ବିଚାରମାନଙ୍କୁ ସ୍ଥାନ ଦେବା ଉଚିତ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟର ସ୍ୱାଧ୍ୟାୟ, ମନନ, ଆତ୍ମଟିନ୍ତନ, ପରମାର୍ଥ ଓ ଉପାସନାମୟୀ ମନୋଭୂମି ସୃଷ୍ଟି ହୋଇ ତାର ବହୁତ କଲ୍ୟାଣ କରିବ । ଉଚ୍ଚ ବିଚାରର କୌଣସି କର୍ମ ନ ହୋଇ ପାରିଲେ ବି ଉଚ୍ଚ ବିଚାର ମନୁଷ୍ୟକୁ ସଦ୍ଗତି ଦେଇଥାଏ । ସଂକଳ୍ପ କେବେ ବି ନଷ୍ଟ ହୁଏ ନାହିଁ । ପୂର୍ବର ଋଷି ମୁନିଙ୍କର ସବୁ ବିଚାର, ପରାମର୍ଶ, ସଂକଳ୍ପ ଏବେ ବି ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱରେ ସଜିବୀତ ରହିଛି । ଆମ ମନରେ ସଜାତୀୟ ବିଚାର ଉଦ୍ଭବ ହେଲେ ଆମେ ସବୁ ସେହି ମହାନ୍ ଓ ଦିବ୍ୟଆତ୍ମାର ବିଚାର ପରାମର୍ଶ ଓ ସଦ୍ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ପାରିବା । ସେହିପରି ପରମ୍ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ପ୍ରେରଣା ,ଦିବ୍ୟ ଶନ୍ତି, ଦିବ୍ୟ କୀରଣ, ଦିବ୍ୟ ତରଙ୍ଗ ସବୁ , ମନୁଷ୍ୟ ମନର ଅନୁରୂପ ବିଚାର ଧାରା ସାହାଯ୍ୟରେ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱରୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟର ମହିଷ୍କରେ ପ୍ରବେଶ କରିଥାଏ ।

ଶରୀରରେ ମନ ଓ ମୟିଷ ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରତିନିଧି । ଏଇଠି ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱରେ ସଂରକ୍ଷିତ ସମୟ କଲ୍ୟାଣକାରକ ତତ୍ତ୍ୱର ଅବତରଣ ହୋଇ ଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ସାଧକ ନିଜ ମନୋଭୂମି ଓ ମୟିଷ୍କକୁ ଏପରି ଶୁଦ୍ଧ,

ପରିମାର୍ଚ୍ଚିତ ଓ ସ୍ୱସ୍ଥ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେପରି ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତିର ଅବତରଣରେ କୌଣସି ବାଧା ନ ଆସିବ ।

### ୪- ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା :

ତପ ର ଅର୍ଥ ଉଷ୍ମତା, ଗତି, କ୍ରିୟାଶୀଳତା,ଘର୍ଷଣ ,ସଂଘର୍ଷ, ତିତିକ୍ଷା ଓ କଷ୍ଟ ସହିବା । କୌଣସି ବସ୍ତୁକୁ ଶୂଦ୍ଧ ଓ ପବିତ୍ର କରିବାକୁ ହେଲେ ତାକୁ ତପ୍ତ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ ଯେପରି ସୁନାକୁ ଅଗ୍ନିରେ ତପ୍ତ କରି ଶୂଦ୍ଧ କରାଯାଏ , କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ବ୍ୟାୟାମ ଦ୍ୱାରା ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ପହିଲମାନ ହୋଇଥାଏ, କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ଅଧ୍ୟୟନ ମନୁଷ୍ୟକୁ ବିଦ୍ୱାନ କରିଥାଏ,ମାତା ଧାରଣ ଓ ପୋଷଣ କଷ୍ଟ ସହି ମାତୃତ୍ୱର ସୁଖ ପାଇଥାଏ, ମାଟି ଇଟା ନିଆଁରେ ପୋଡିବା କଷ୍ଟ ସହି ଶକ୍ତ ହୋଇଥାଏ , ଅଗ୍ନିରେ ପାଚନ କରାଯାଇଥିବା ଅନ୍ନ ଭୋଜନଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରାଚୀନ କାଳରେ ପାର୍ବତୀ ତପ କରି ଶିବଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିଲେ,ଅସୁର ରାଜାମାନେ ତପ କରି ବିଲକ୍ଷଣ ବର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ଇତ୍ୟାଦି।

ଇଶ୍ୱର, ତପସ୍ୟାରେ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହୋଇ ଅଭିଷ୍ଟ ଫଳ ଦେଇଥାନ୍ତି । ଯେଉଁମାନେ ଆଜି ଧନୀ,ପ୍ରଭାବଶାଳୀ, ନେତା, ବିଦ୍ୱାନ, ପଞ୍ଚିତ ଇତ୍ୟାଦି ରୂପରେ ପ୍ରଶଂସିତ ହେଉଛନ୍ତି , ଏହା ସେମାନଙ୍କର ଅଧୁନାନ୍ତନ ଅଥବା ପୂର୍ବ ତପ ଫଳରେ । ଏବେ ଯଦି ତପଣ୍ଟଯ୍ୟା ନକରିବେ ତେବେ ପୂର୍ବ ତପ ପୁଞ୍ଜି ସରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏପରି ତପର ଫଳ ଭୋଗ କରିବେ ଓ ତାପରେ ତାଙ୍କର ଅଧପତନ ହୋଇଯିବ । ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତିର ଅଧପତନ ହୋଇ ଯାଇଥିବ, ତାର ଅଭ୍ୟୁଥାନ ସୟବ ହେବ ଏକମାତ୍ର ତପ ଦ୍ୱାରା । ତପ ବିନା କେହି ବି ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରି ପାରିବେ ନାହିଁ । ସାଂସାରୀକ ହେଉ ବା ଆତ୍ରୀକ ହେଉ ,

କୌଣସିଥିରେ ତାର କଲ୍ୟାଣ ଅସୟବ ଯଦି ସେ ତପ ରୂପକ ଟ୍ରେଜରି ନ ଖୋଲିଛି ।

ଶରୀରରେ ତେଜସ୍ୱୀତା,ସାମଥ୍ୟ ଓ ଚୈତନ୍ୟତ୍ୱ ଉତ୍ପନ୍ନ କରିବାକୁ ହେଲେ ତପର ଆଶ୍ରୟ ନେବାକୁ ହିଁ ହେବ । ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ଛାଡିଦେଲେ ଆତ୍ମା ନିଞ୍ଚେଜ, ଅଶକ୍ତ ଓ ବିକାରଗ୍ରୟ ହୋଇଯିବ । ଆଳସ୍ୟ ଓ ଆରାମ ଖୋଜିଲେ ଶରୀର ଅନ୍ନମୟ କୋଶର ସ୍ୱସ୍ଥତା ବିକାରଗ୍ରୟ ହୋଇଯିବ । ଆଗକାଳରେ କିଧନୀ କି ଗରିବ ବା ରାଜା ମହାରାଜା ବାଳକମାନେ ଗୁରୁକୁଳକୁ ଯାଉଥିଲେ କେବଳ ଶୀକ୍ଷା ଲାଭ ପାଇଁ ନୁହେଁ, ତା ସହିତ ସେମାନେ ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ରେ କଠୋର ଜୀବନ ବିତାଇବାକୁ ଶୀକ୍ଷା କରି ନିଜକୁ ସ୍ୱସ୍ଥ ସୁଦୃଢ, ପରିଶ୍ରମୀ , କଷ୍ଟସହିଷ୍ଥ କରି ପାରୁଥିଲେ । ଯା ଫଳରେ ସେମାନେ ସାଂସାରୀକ ଜୀବନରେ କେବେ ବି ଅସଫଳ ହେଉ ନଥିଲେ । ଆଜିକାଲି ତପର ମହତ୍ୱ ଲୋକେ ଭୂଲିଗଲେଣି । ନିଜର ଯୋଗ୍ୟତାରେ ଜୀବିକା ନିର୍ବାହ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଛଳ କପଟ ବ୍ୟବହାର କରି ଧନୀ ହେବାକୁ ପ୍ରୟାସ କରୁଛନ୍ତି ।

ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ଜଣେ ତପଶୀଳ ହେବା ଉଚିତ । ସେଥିପାଇ ପ୍ରୟୁତି ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ଆସ୍ୱାଦାଦି ବାର ପ୍ରକାର ତପର ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି । ଅନ୍ନମୟ କୋଶକୁ ସ୍ୱସ୍ଥ ରଖିବାକୁ ହେଲେ ଉପବାସ, ଆସନ, ତତ୍ତ୍ୱଶୁଦ୍ଧି ସହିତ ତପଣ୍ଟଯ୍ୟା ଆଚରଣ କରି ନିଜକୁ ତଥା ମନକୁ କାର୍ଯ୍ୟ ବ୍ୟୟ ରଖିବାକୁ ହେବ । ନିଜକୁ ପରିଶ୍ରମୀ, କର୍ତ୍ତବ୍ୟପରାୟଣ, ଜାଗ୍ରତ ରଖି ବହୁମୂଲ୍ୟ ସମ୍ପଦ ରୂପକ ସମୟ ନଷ୍ଟ ନ କରିବା ଉଚିତ । ପରୋପକାର, ଲୋକସେବା , ସକ୍ରାୟ୍ୟ ଓ ଦାନ ଯଜ୍ଜ ଭାବନାରେ ଉଦାର ରହୁଥିବା ପରମାର୍ଥୀକ ଜୀବନ ପତ୍ୟକ୍ଷର୍ପେ ତପ ଅଟେ ।

## ପ୍ରାଣମୟ କୋଶ ସାଧନା :

ପ୍ରାଣ, ଶକ୍ତି ଓ ସାମଥ୍ୟର ପ୍ରତୀକ । ମନୁଷ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ କିଛି ପରିମାଣର ଶାରୀରିକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ସାଧାରଣତଃ ଦେଖା ଯାଇଥାଏ । ମାତ୍ର ମନୁଷ୍ୟର ସାମାଜୀକ ଶକ୍ତି ଓ ସ୍ଥିତି ମଧ୍ୟରେ ବହୁତ ପରିମାଣର ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ । ତାର କାରଣ, ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଶକ୍ତିର ପାର୍ଥକ୍ୟ କେବେ ଅକ୍ଷ ତ କେବେ ବହୁତ । ବିଦ୍ୟା, ବନୟ, ଚତୁରତା, ଦୂରଦର୍ଶିତା, ଅନୁଭୂତି , ସାହସ,ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ପୁରୁଷାର୍ଥ, ପରାକ୍ରମ, ମହାନତା ଆଦି ଗୁଣରେ ମନୁଷ୍ୟର ଆନ୍ତରୀକ ଶକ୍ତିର ପରିଚୟ ମିଳେ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାଷାରେ ତାକୁ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି କହନ୍ତି ।

ପ୍ରାଣଶକ୍ତିରେ ଏପରି ବିଲକ୍ଷଣ ମହକତା ଥାଏ ଯେ ଅନ୍ୟକୂ ବିଭୋର କରି ଦେଇପାରେ । ପ୍ରାଣବାନ୍ ପୁରୁଷ ବା ସ୍ତ୍ରୀ ଲୋକଙ୍କୁ ଦେଖିଲେ ଆହୁରି ଦେଖିବାକୁ ଇଚ୍ଛା ହୁଏ । ତେଜୋମୟ ନେତ୍ର, ଉଜ୍ସଳ ବା ଜ୍ୱଳନ୍ତ ତେହେରା, ଆକର୍ଷଣୀୟ ବ୍ୟବହାର, ବାଣୀରେ ମଧୁରତା, ପ୍ରବଚନରେ ଗାୟିଯ୍ୟତା ଇତ୍ୟାଦିରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତିର ଆଭାସ ମିଳେ । ଭୟଙ୍କର ପରିସ୍ଥିତିରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଏକ ମୁକ୍ତ ଅସି ପରି ଦେଖାଦିଏ । ନିରାଶ ଅନ୍ଧକାର ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଆଶାର ଆଲୋକ ପରି କାର୍ଯ୍ୟ କରେ । ହାତୀ ଘୋଡା ପରି ସବଳ ତେହେରା ଥିଲେ ବି ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଅଭାବରେ ଜଣେ ସର୍ବଦା ପରମୁଖାପେକ୍ଷୀ ରହିଥାଏ । ନିଜର ଉଜ୍ସଳ ଭବିଷ୍ୟତ ଆଶାନେଇ ସେ ନିଜ ଉପରୁ ଆସ୍ଥା ହରାଇ ଅନ୍ୟ ଉପରେ ବିଶ୍ୱାସ ରଖେ । କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି, ନେତା, ଅଫିସର, ଧନୀ, ସିବ୍ଦପୁରୁଷ. ଦେବୀ ଦେବତା ଇତ୍ୟାଦିଙ୍କର ସହାୟତା ତାର ଆଶାର କେହ ବିହ ହଏ ।

ପ୍ରାଣ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରଦ୍ଧା, ଭକ୍ତି, ଦୃଢତା, ନିଷ୍ଠା, ଏକାଗ୍ରତା,ଭାବନା ପାଇଥାଏ ଯାହା ସଂସାର ବନ୍ଧନ କାଟିବାରେ ସହାୟତା କରେ ଓ ଆତ୍ନାକୁ ମୁକ୍ତି ମାର୍ଗରେ ନେଇ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ସହିତ ମିଳାଇ ଥାଏ । ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଯେ ସେ କାହାକୁ ପାପ ବା ପୁଣ୍ୟ କରିବାକୁ କହନ୍ତି ନାହିଁ , ସଂସାର ବନ୍ଧନରେ ପକାନ୍ତି ନାହିଁ କି ମୁକ୍ତି ଦିଅନ୍ତି ନାହିଁ । ମନୁଷ୍ୟ ନିଳେ, ଅନ୍ତର ସ୍ଥିତି ଆଧାରରେ ବା ପ୍ରାଣ ଶକ୍ତି ପ୍ରଭାବରେ ଯେଉଁ ମାର୍ଗରେ ଗତି କରିବ, ସେ ସେହି ଲକ୍ଷସ୍ଥଳରେ ପହଞ୍ଚି ପାରିବ । ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଲାଭପାଇଁ ଯୋଗଶାସ୍ତରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ନୀକ ବଳ , ପ୍ରାଣାୟମ ରୂପରେ ଦିଆ ଯାଇଛି । ଯେପରି ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ମହାମହିମାମୟୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଶକ୍ତି ବିଶ୍ୱବ୍ରହ୍ଲାଣରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ , ସେପରି ବିଶ୍ୱରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତିର ଭଣାର ପୁରି ରହିଛି । ମନୁଷ୍ୟ ତାର ପ୍ରାଣମୟ କୋଶକୁ ସତେଜ ଓ ଚେତନ କରିବାପାଇଁ ବିଶ୍ୱ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଭଣାରରୁ ଯଥେଷ୍ଟ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଆକର୍ଷଣ କରି , ନିଜ ଶରୀରର ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଭଣାର ଭରପୁର କରିବା ଉଚିତ । ଭଣାର ଯେତେ ଅଧିକ ହେବ ମନୁଷ୍ୟ ସେହି ଅନୁସାରେ ପ୍ରାଣବାନ୍ ହୋଇ ଆଧ୍ୟାତ୍ନୀକ ସମ୍ପତ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିବ ।

**ପ୍ରାଣାୟାମ** ପ୍ରାଣକୁ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୂ ସହିତ ଆକର୍ଷଣ କରିବା , ନିଜ ଭିତରେ ପ୍ରାଣ ସ୍ଥାପିତ କରି ରଖିବା ଏବଂ ତାପରେ ନିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ବାୟୁ ନିୟାସନ କରିବାର ନାମ ପାଣାୟାମ ।

ଯୋଗଶାସ୍ତରେ ଷଡଚକ୍ର ମଧ୍ୟରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ରକୁ ଅଧିକ ମହତ୍ୱ ଦିଆଯାଇଛି । କେହିକେହି ଏହାକୁ ପେଟର ମସ୍ତିଷ୍କ କହନ୍ତି । ଉଦର ଉପରେ , ହୃଦୟର ଦୁକୁଦୁକୀ ପଛରେ , ମେରୁଦଣ୍ଡର ଦୁଇପଟେ ଏହାର ସ୍ଥାନ । ଏହା ଏତେ କୋମଳ ଯେ ଏହା ଉପରେ କୌଣସି ଆଘାତ ଲାଗିଲେ ତାହା

ଜୀବନଘାତକ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କେନ୍ଦ୍ରକ ପାଣକୋଶ ବୋଲି କହନ୍ତି । ଏକ ମାନବୀ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଶକ୍ତି ଏହି ସ୍ଥାନର ବାହାରି ସମଗ ନାଡିରେ ପ୍ରବାହିତ

ହୋଇଥାଏ । ମାନବ ଶରୀର ଓଜ ଶକ୍ତି ଏହି ସାନରେ ଥାଏ । ପାଣାୟାମ ଦାରା ସର୍ଯ୍ୟଚକର ଏକ ପକାର ହାଲକା ମାଲିଶ ହଏ ଯାହାଦାରା ଏହା ମଧ୍ୟରେ ଉଷ୍ପତା, ତେଜ ଓ ଉତ୍ତେଜନାର ସଂଚାଳନ ହୋଇ ଏହାର କ୍ରିୟାଶୀଳତା ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଥାଏ । ପାଣାୟାମ ଦ୍ୱାରା ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ରେ ବାୟୁ ପବେଶକରି ଏହାକ ସଂପ୍ରସାରୀତ କରେ ଓ ଏହି ସମ୍ପସାରଣ ଫଳରେ ଫସ ଫୁସ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକର ପରିଧିକୁ ୟର୍ଶ କରେ । ୟର୍ଶଦ୍ୱାରା ଏହି ଚକ୍ରେ ଏକପ୍କାର କୋମଳ ଉତ୍ତେଜନା ସ୍ୟିହୋଇ ତତ୍ସୟନ୍ଧିତ ସବୁ ଅଙ୍ଗ ପ୍ତ୍ୟଙ୍ଗକୁ ଜୀବନ ଓ ବଳ ପଦାନକରେ ।ଏହାଦାରା ଶାରୀରିକ ଓ ମାନସୀକ ୟରରେ ଉନ୍ତି ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ।

ମେରୁଦଶ୍ଚର ଦୁଇପାଖରେ ଦୁଇ ପ୍ରକାରର ନାଡୀଗୁଚ୍ଛ ପରସ୍କର ସୟନ୍ଧିତ ହୋଇ ତଳ ଓ ଉପରକୁ ଚାଲିଛି ଏବଂ ତା ସହିତ ଶିର, ଗଳା,ଛାତି ଓ ପେଟ ଆଦିର ନାଡି ଗୁଚ୍ଛ ଆସି ସନ୍ନିଳିତ ହୋଇଛନ୍ତି । ଏହା ବ୍ୟତୀତ ଅନେକ ଅନ୍ୟ ନାଡୀ ତବ୍ର ଆସି ଏଠାରେ ମିଶିଛନ୍ତି । ମୟିଷ ମେରୁ ବିଭାଗ ଏହାର ପଥମ ବିଭାଗ ଓ ଏଥିରେ ଶରୀରର ଜ୍ଞାନ ତନ୍ତୁସବୁ ଏକତ୍ ହୋଇଛି । ଏହିଠାର ଅନେକ ପତଳା ତନ୍ତ ରକ୍ତନାଡୀରେ ମିଶି ଏହା ଭିତରେ ଥିବା ବିଦ୍ୟୁତଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସମୟ ଶାରୀରିକ ଅଭ୍ୟନ୍ତର ଅବୟବକୁ ସଞ୍ଚାଳିତ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ନାଡୀଗୁଚ୍ଛଦ୍ୱୟକୁ ଯୋଗ ଶାସ୍ତ୍ରରେ ଇଡା ଓ ପିଙ୍ଗଳା ନାଡୀ କହନ୍ତି । ରକ୍ତ ସଂଚାର,ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶାସ,ପାଚନ ଆଦି ପ୍ରମୁଖ କ୍ରିୟା ସୁସଂଚାଳିତ ରଖିବା ଏହାର ଦାୟୀତୃ । ପାଣାୟାମ ସାଧନାରେ ଏହି ନାଡୀଦୃୟର ବଳବତ୍ତା

ବୃଦ୍ଧି ହୋଇ ଏହା ସମ୍ବନ୍ଧିତ ଶରୀରର ସହନଶୀଳ କ୍ରିୟାର ବିକାର ଦୂରହୋଇ ଆନନ୍ଦମୟୀ ସ୍ୱସ୍ଥତା ବୃଦ୍ଧି କରେ ।

ପ୍ରାଣାୟାମ ଦ୍ୱାରା ଶରୀରର ସମୟ ସୁକ୍ଷ୍ମ ପଦ୍ଧତି ଉପରେ ଅଦୃଶ୍ୟଭାବେ ଏପରି ବିଜ୍ଞାନ ସମ୍ମତ ପ୍ରଭାବ ପଡେ ଯେ , ଯାହାଦ୍ୱାରା ରକ୍ତସଂଚାର,ନାଡୀ ସଂଚାଳନା,ପାଚନକ୍ରିୟା,ସ୍ନାୟବୀକ ଦୃଢତା, ପ୍ରଗାଢନିଦ୍ରା ଓ ମାନସୀକ ବିକାଶ ୟଷ୍ଟ ଦେଖାଯାଏ ଏବଂ ସ୍ୱସ୍ଥତା, ବଳଶୀଳତା, ପ୍ରସନ୍ନତା, ଉସାହ ଓ ପରିଶ୍ରମ ଯୋଗ୍ୟତା, ଏକାଗ୍ରତା, ମାନସୀକ ଦୃଢତା ଆଦି ମାନସୀକ ଗୁଣର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହୁଏ । ସାରାଂଶରେ ପ୍ରାଣାୟାମ ଆତ୍ନୋନ୍ନତି ପଥରେ ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନା ।

ପ୍ରାଣତତ୍ତ୍ୱର ବାୟୁ ସହିତ ବିଶେଷ ସୟକ୍ଷ ଅଛି । ଠିକ୍ ରୂପେ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନିଶ୍ୱାସ ନେବା ଉପରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତିର କମ୍ ବେଶି ହେବା ନିର୍ଭର କରେ । ତେଣୁ ଉଚିତ ରୂପେ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନିଶ୍ୱାସ ନେବା ସମୟେ ଜାଣିବା ଉଚିତ । ଆମକୁ ନାକଦ୍ୱାରା ଲୟା ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନେବା ଉଚିତ ଯେପରି ଏହା ବାୟୁମନ୍ଦିରର ସମୟ ଭାଗର ରକ୍ତ ସଫା କରି ପାରିବ । ପ୍ରଶ୍ୱାସବାୟୁ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରାଣ ରୂପକ ଅକ୍ୱିଜେନ ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରେ ଓ ରକ୍ତର ଅଶୁଦ୍ଧତା, କାର୍ବନ୍ତାଇଅକ୍ସାଇଡ୍ ରୂପରେ ନିଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ବାହାରକୁ ଚାଲିଯାଏ । ତତ୍ସହିତ ଅମ୍ଳଜାନ-ପରିମାର୍ଜିତ ଶୁଦ୍ଧ ରକ୍ତ ସମୟ ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗକୁ ଯାଏ ଓ ଅବୟବ ମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱସ୍ଥତା ପ୍ରଦାନ କରେ । ଶୁଦ୍ଧ ରକ୍ତରେ ଏକ ଚତୁର୍ଥାଂଶ ଅକ୍ସିଜେନ ରହେ ଓ ଏଥିରୁ କମ୍ ହେଲେ ତାହାର ପ୍ରତିକୁଳ ପ୍ରଭାବ ପାଚନ କ୍ରିୟାରେ ପଡେ , ତା ଫଳରେ ସମୟ ଅଙ୍ଗ ଓ ଅବୟବ ଶିଥିଳ ହୋଇ ପଡେ ଏବଂ ବିଭିନ୍ନ ରୋଗ ଆକ୍ରମଣ ଆରୟ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ଲୟା ପ୍ରଶ୍ୱାସ

ନିଶ୍ୱାସ ନେବା ଅଭ୍ୟାସ କରିବାକୁ ପଡିବ । ଲନ୍ଧା ପ୍ରଶ୍ୱାସ-ନିଶ୍ୱାସ ନେବା ପ୍ରାଣାୟାମ ବିଜ୍ଞାନର ପ୍ରଥମ ଶୀକ୍ଷା ।

ପ୍ରାଣାୟାମ ବିଜ୍ଞାନର ଦ୍ୱିତୀୟ ଶୀକ୍ଷା ଅଟେ ନାକରେ ପ୍ରଶ୍ୱାସ-ନିଶ୍ୱାସ ନେବା । ନାକ ଠାରୁ ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ୱାସନଳୀ ଅଛି ତାହା ବାୟୁକୁ ସଂଶୋଧନ ପରିମାର୍ଜନ କରି ଠିକ୍ ସ୍ଥାନରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଥାଏ । ନାକ ଭିତରେ ଯେଉଁ ଛୋଟ ଛୋଟ କେଶଗୁଛ୍ଛ ଅଛି ତାହା ଏକ ପ୍ରକାର ଛାଣନୀ ରୂପେ କାମକରି ବାୟୁରୁ ସମୟ ଧୂଳିମଇଳା ଛାଣି ଶୁଦ୍ଧବାୟୁ ଶ୍ୱାସନଳିରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଥାଏ । ପୁନଶ୍ଚ ନାକ ମଧ୍ୟରେ ସର୍ବଦା ଏକ ପ୍ରକାର ତରଳ ପଦାର୍ଥ ସ୍ରବଣ ହେଉଥାଏ ତହିଁରେ ବାୟୁରେ ଥିବା ଧୁଳି ମଇଳା ଯାହା କେଶଗୁଛ୍ଛରୁ ବଞ୍ଚିଯାଏ ତାହା ଏହି ତରଳ ସ୍ରବଣରେ ଲାଖିରହେ । ପରିଶାମ ସ୍ୱରୂପ ଅନେକ ସମୟରେ ନାକ ସଫା କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଗଳା ସାହାଯ୍ୟରେ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଆକର୍ଷଣ ଓ ନିୟାସନ କଲେ, ଶ୍ୱାସପ୍ରଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟାରେ ବାଧା ନ ଆସିଲେ ବି , ବାହାରର ଧୂଳି ମଇଳା ଅନାୟାସରେ ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିଯିବ । ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ପଥ ଯାହା ନାକରୁ ମୟିଷ୍ଟ ହୋଇ ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚାଲିଯିବ । ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ପଥ ଯାହା ନାକରୁ ମୟିଷ୍ଟ ହୋଇ ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାଇଛି ତାହା ବହୁତ ଲୟ । ଏତେଦୂର ପଥ ଅତିକ୍ରମ କରିବାବେଳେ ବାୟୁର ଅନ୍ତର୍ନିହିତ ଉତ୍ତାପ ସହ୍ୟ କରିବାର ସହନଶକ୍ତି ଧିରେ ଧିରେ ବୃଧି ହୁଏ ।

## ପ୍ରାଣାୟାମ ବିଧ

ପ୍ରାତଃକାଳରେ ନିତ୍ୟକର୍ମ ଶେଷ ହେଲାପରେ କୌଣସି ଏକ ଶାନ୍ତ ପରିବେଶଯୁକ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଆସନ ପକାଇ ବସ । ଦୁଇ ହାତ ତଳ ଉପର କରି କୋଳରେ ସ୍ଥାପନ କର ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କରିଦିଅ ଓ ଶିର,ଗ୍ରୀବା ଓ ମେରୃଦଣ୍ଡ ସିଧା ରଖ ।

ପ୍ରଥମେ ଫୁସ୍ ଫୁସରୁ ସମୟ ବାୟୁ ବାହାର କରିଦିଅ । ତାପରେ ଧିରେ ଧିରେ ନାକରେ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଆକର୍ଷଣ କର; ଯେତେ ଅଧିକ ଆକର୍ଷଣ କରାଯାଇ ପାରେ ସେତେ ବାୟୁ ଆକର୍ଷଣ କର । କିଛି ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭିତରେ ରଖିନିଅ ,ତାପରେ ଧିରେଧିରେ ନାକବାଟେ ସମୟ ବାୟୁ ବାହାରକୁ ନିୟ୍ୟାସନ କରିଦିଅ;ଯେତେ ଅଧିକ ନିୟ୍ୟାସନ ହୋଇପାରିବ ଉତ୍ତମ । ପରବର୍ତ୍ତି ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଆକର୍ଷଣ କରିବା ପୂର୍ବରୁ ବାହାରେ କିଛି ସମୟ ପାଇଁ ରୋକି ନିଅ । ଏହା ହେଲା ଗୋଟିଏ ପ୍ରାଣାୟାମ , ଏହିପରି ଭାବରେ ଆରୟରୁ ଅତି କମ୍ ରେ ୫ ପ୍ରାଣାୟାମ କରିବାକୁ ହେବ , ତା ପରେ ଅଧିକ ଥର କରି ପାରିଲେ ଉତ୍ତମ ।

ପ୍ରାଣାୟାମ ଶାସ୍ତରେ, ବାୟୁ ଆକର୍ଷଣକୁ ପୁରକ କହନ୍ତି, ଭିତରେ ରୋକି ରଖିବାକୁ ଅଡଃକୁୟକ , ବାହାରକୁ ଛାଡିଦେବାକୁ ରେଟକ ଓ ବାହାରେ ରୋକିବାକୁ ବାହ୍ୟ କୁୟକ କୁହାଯାଏ । ପୁରକ କରିବା ସମୟରେ ଭାବନା କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ମୁଁ ଶୂନ୍ୟ ଲୋକରେ ଏକା ବସିଛି, ମୋ ଚାରପଟରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ତରଙ୍ଗ ସମୁଦ୍ର ଲହରୀ ପରି ଖେଳୁଛନ୍ତି, ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ସହିତ ମୁଁ ସେହି ପ୍ରାଣଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ଭିତରକୁ ଆକର୍ଷଣ କରୁଛି । ଅଡଃକୁୟକ କରିବା ସମୟରେ ଭାବିବାକୁ ହେବ ଯେ , ଯେଉଁ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଆକର୍ଷତ ହୋଇଛି, ତାହା ମୋର ସମୟ ନାଡୀ,ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗରେ ସ୍ଥିର ରହିଛି ଓ ତାହାକୁ ଶୋଷଣ କରି ମୋର ଶରୀରର ସର୍ବତ୍ର ଚୈତନ୍ୟ, ପ୍ରଫୁଲ୍ଲିତ, ସତେଜ ଓ ପରିପୁଷ୍ଟ ହୋଇ ଯାଉଛି । ରେଟକ କରିବା ସମୟରେ ଭାବିବେ ଯେ ମୋର ଦେହରେ ଜମିଥିବା ସମୟ ମଳ, ରକ୍ତରେ ଥିବା ସମୟର ବିଷ ଓ ମନରେ ପଶିଥିବା ସମୟ ବିକାର ନିଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ସହିତ ବାହାରକୁ ନିୟାସିତ ହୋଇଯାଉଛି ଓ ବାହ୍ୟ କୃୟକ କରିବା ସମୟରେ ଭାବିବା ଉଚିତ

ଯେ ମୋ ଭିତରର ସମୟ ବିକାର ବାହାରକୁ ବାହାରିଗଲା ପରେ ଭିତରର ସମୟ ଦରଜା ବନ୍ଦ ହୋଇଯାଇଛି ଫଳରେ ବାହାରର କୌଳସି ବିକାର ମୋ ଭିତରକୁ ଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ପୁନଃ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ଆକର୍ଷଣ ସମୟରେ ଶରୀରର ସମୟ ଦରଜା ଖୋଲିଯାଇ , ପାଣଶକ୍ତି ଭିତରକୁ ପ୍ରବେଶ କରିବ ।

ପାଣାୟାମର ଅନ୍ୟ ଏକ ବିଧି ଅନୁସାରେ କୌଣସି ଏକାନ୍ତରେ ସମତଳ ସ୍ଥାନରେ ଏକ ନରମ ବିଛଣା ପକାଇ ମୁଁହ ଉପରକ୍ କରି ଶୋଇଯାଅ, ଯେପରି ପାଦ, କମର, ବେକ,ଶିର ସିଧା ରହିବ । ଦଇ ହାତ ପାପୁଲି ତଳ ଉପର ହୋଇ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ (ଯେଉଁଠି ପେଟ ଓ ପଞ୍ଜରା ମିଶିଛି ) ଉପରେ ରଖିନିଅ । କୌଣସି ଏକ ନିର୍ଜୀବ ବସ୍ତ ପଡିଥିଲା ପରି ଶରୀରକ ତିଲା ଛାଡିଦିଅ । କିଛି ସମୟ ଶିଥିଳ ଭାବନାରେ ରହିଲାପରେ ଧିରେ ଧିରେ ପ୍ରଶାସ ଆକର୍ଷଣ କରିବାକୁ ଆରୟ କର ଏବଂ ଦ୍ଢତା ପୂର୍ବକ ଭାବନା କର ଯେ ମୁଁ ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ମହାନ୍ ପାଣଭଣ୍ଡାରରୁ ସ୍ପଚ୍ଛପାଣ ଆକର୍ଷଣ କରୁଛି ଏବଂ ସେହି ପାଣ ମୋର ରକ୍ତପ୍ରବାହ ଓ ସମୟ ନାଡୀ ତନ୍ତ୍ରରେ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ରେ ଏକତୀତ ହେଉଛି । ଏହି ଭାବନା, କଳ୍ପନାରେ ଏପରି ଦୃଢ ଭାବରେ କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପରି ପାଣଶକ୍ତିର କୀରଣ ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ପବେଶ କରୁଥିବାର ଚିତ୍ର ଦେଖାଯିବ ଓ ଜଣାଯିବ ଯେପରି ଶରୀରରେ ପାଣ ପବାହ ହୋଇଚାଲିଛି । ଭାବନା ଯେତେ ଅଧିକ ହେବ ସେତେ ଅଧିକ ପାଣ ଆକର୍ଷଣ କରି ପାରିବେ । ଫୁସ୍ ପୁସ୍ରେ ଭଲଭାବରେ ପାଣ ଭରିଗଲେ ପରେ ପାଞ୍ଚ ର ଦଶ ସେକଣ୍ଡ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାକ ରୋକି ନିଅ ଏବଂ ଅନୃଭବ କର ଯେ ଶରୀର ଭିତରେ ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ପୁରି ରହିଛି । ତାପରେ ଧିରେ ଧିରେ ନିଶ୍ୱାସବାୟୁ ନିୟାସନ କର ଏବଂ ତା ସହିତ ଅନ୍ଭବ କର ଯେ ତାହା ସହିତ ଶରୀରର ସକଳ ଦୋଷ, ବିକାର,

ରୋଗ, ବିଷ ବାହାରକୁ ନିୟାଷିତ ହୋଇ ଯାଉଛି । ତାପରେ ପାଞ୍ଚ ରୁ ଦଶ ସେକଣ୍ଡ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ୱାସ ନ ନେଇ ରହିଯାଅ ଓ ପୁଣିଥରେ ସେହି ପ୍ରକ୍ରିୟା ଆରୟକର । ଯେପରି ମନେରହେ, ପ୍ରାଣାୟାମର ମୂଳତତ୍ତ୍ୱ ହେଉଛି ପ୍ରାଣ ଆକର୍ଷଣ ଓ ନିୟାସନ କରିବା ବିଧି ଓ ସେ ସମୟର ଭାବନା, ଯେଉଁଥିରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ନାକବାଟେ ଶରୀରକୁ ପ୍ରବଶେ କରିବାର ଚିତ୍ର ଦେଖାଯିବ ।

ଏହିପରି ଭାବରେ ଦଶମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାଣାୟାମ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ପରେ ଧିରେ ଧିରେ ଅଧ ଘଣ୍ଟା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରାଣାୟାମର ସମୟ ବୃଦ୍ଧି କରା ଯାଇପାରେ । ଏହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରାଣଶନ୍ତି ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ରରେ ଧିରେ ଧିରେ ଜମା ହେଉ ଥିବାର ଅନୁଭବ କରିବେ । ଏହିପରି ପ୍ରାଣ ଆକର୍ଷଣ କଲେ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ର ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯିବ । ଛାତି ଓ ପେଟ ସଂଯୋଗ ସ୍ଥଳ ଖାଲୁଆ ସ୍ଥାନରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପରି ଏକ ଛୋଟ ପ୍ରକାଶ ବିନ୍ଦୁ ମନୁଷ୍ୟ ଆଖିକୁ ଦେଖାଯିବ । ଅଭ୍ୟାସର ସମୟସୀମା ବଢିବା ସହିତ ଏହି ପ୍ରକାଶ ବିନ୍ଦୁ ଧିରେ ଧିରେ ବୃଦ୍ଧିପାଇ ସଫା ସ୍ପ୍ରଚ୍ଛ ପ୍ରକାଶବାନ୍ ହୋଇଯିବ । ଯାହାର ଅଭ୍ୟାସ କରିବା ସମୟ ଓ ଅବଧି ଅଧିକ ବଢି ଯାଇଥିବ, ସେ ଆଖି ବନ୍ଦ କରି ନିଜ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ରକୁ ସାକ୍ଷାତ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ପରି ତେଜପୂର୍ଣ୍ଣ ଦେଖିବାକୁ ଲାଗିବ । ସେହି ପ୍ରକାଶବାନ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ହିଁ ପ୍ରାଣଶନ୍ତି । ତାଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ କଠିନ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଅଶେଷ ସଫଳତା ହାସଲ କରି ପାରିବ । ଏହିପରି ଅଭ୍ୟାସ ପୁରା କରି ଉଠି କିଛି ସମୟ ନିଣ୍ଟଳ ହୋଇ ବସିଯାଅ । ଅନୁଭବ କରି ପାରିବେ ଯେ ରକ୍ତପ୍ରବାହ କ୍ଷୀପ ହୋଇ ସାରା ଶରୀରରେ ବିଜୁଳି ପରି ବେଗଗାମୀ ହେଉଛି ।

ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ପାଞ୍ଚ ମହାପ୍ରାଣ ଓ ପାଞ୍ଚ ଲଘୁପ୍ରାଣ ଦଶ ପ୍ରକାର ପ୍ରାଣ ନିବାସ କରନ୍ତି । ମହାପ୍ରାଣ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରାଣ, ଅପାନ, ସମାନ, ଉଦାନ, ବ୍ୟାନ ଓ ଲଘୁପ୍ରାଣ ମଧ୍ୟରେ ନାଗ, କୂର୍ମ, କୂକଳ, ଦେବଦଉ, ଧନଞ୍ଜୟ ।

ଦାୟୀତ୍ୱ ବହନ କରେ ।

ପାଞ୍ଚ ମହାପ୍ରାଣକୁ ଓଜସ୍ ଓ ପାଞ୍ଚ ଲଘୁପ୍ରାଣକୁ ରେତସ୍ କହନ୍ତି । ଶରୀରରେ କେତେକ ଭ୍ରମର ଅଛି ଯାହାକୁ ଜାଣିଲେ ପ୍ରାଣତତ୍ତ୍ୱର କ୍ରିୟା ଓ ସ୍ଥିତି ସେହି ଭ୍ରମର ଅନୁକୁଳ ହୁଏ । ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଏକ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଶକ୍ତି ସ୍ୱରୂପ ଓ ସୂଷ୍ମ ଶରୀରରେ ଏପରି କେତେକ ଭ୍ରମର ଅଛି ଯେଉଁମାନେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ସହିତ ସନ୍ନିଳିତ ହୋଇ ଏକ ବିଶେଷ ପ୍ରକ୍ରିୟା ସୃଷ୍ଟି କରନ୍ତି । ମହାପ୍ରାଣ ଓ ଲଘୁପ୍ରାଣ ପରସ୍କରର ପରିପ୍ରରକ ଅଟନ୍ତି । ପାଣ ଓ ନାଗ ହ୍ଦୟ ପାଖରେ ବାସ

କରୁଥିବା ସ୍ଥଳେ ଅପାନ ଓ କୂର୍ମ ମୂଳାଧାରେ, ସମାନ ଓ କୃକଳ ନାଭିଦେଶରେ, ଉଦାନ ଓ ଦେବଦଉ କଣଦେଶରେ ଏବଂ ଯେହେତୁ ବ୍ୟାନ ଓ ଧନଞ୍ଜୟ ରେ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ମିଶ୍ରଣ ଅଧିକ ତେଣୁ ଏ ଦୁହେଁ ସର୍ବ ଶରୀରରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ଥାଆନ୍ତି କିନ୍ତୁ ଏ ଦୁହିଁଙ୍କର ପଧାନ କେନ୍ଦ୍ର ମସ୍ତିଷ୍କକର

ମଧ୍ୟଭାଗରେ ।
ସାଧାରଣରେ ଏହା ମାନି ନିଆ ହୋଇଛି ଯେ ପ୍ରାଣ ,ଶବ୍ଦ ଓ ମଞ୍ଜିଷକୁ ପୋଷଣ ଦିଏ , ଅପାନ ମଳମୂତ୍ର ଓ ଝାଳ ଆଦି ନିୟ୍କାସନ କରେଇଥାଏ ,ସମାନ ଦ୍ୱାରା ପାଚନ କ୍ରିୟା, ଉଷ୍ମତା ହୋଇଥାଏ, ଉଦାନ ବିଭିନ୍ନ ବୟୁ ବାହାରୁ ଶରୀର ମଧ୍ୟକୁ ଗ୍ରହଣ କରେ ଓ ବ୍ୟାନର କାମ ରକ୍ତ ସଂଚାର । ସେହିପରି ଲଘୁ ପ୍ରାଣ ନାଗ ଦ୍ୱାରା ଢ଼କାର ଆସେ, କୂର୍ମ ଦ୍ୱାରା ଆଖିର ପଲକ ପକାଇବା ଓ ବନ୍ଦ କରିବା କ୍ରିୟା ହୁଏ, କୃକଳ ଦ୍ୱାରା ଛିଙ୍କ, ଦେବଦଉ ଦ୍ୱାରା 'ହାଇ' ଆସିଥାଏ ଓ ଧନଞ୍ଜୟ ଉପପ୍ରାଣ ଜୀବିତାବସ୍ଥାରେ ଶରୀର ପୋଷଣ କରିଥାଏ ଓ ମୃତାବସ୍ଥାରେ ଶରୀରକୁ ଶୀଘ୍ର ନଷ୍ଟ କରିବା

ଦଶପ୍ରାଣକୁ ସୁଶୁପ୍ତ ଅବସ୍ଥାରୁ ଉଠାଇ ଜାଗ୍ରତ କରିବା, ତା ମଧ୍ୟରେ ଉପୁନ୍ ହୋଇଥିବା କୃପବୃତ୍ତିର ନିବାରଣ କରିବା ,ପାଣଶକ୍ତି ଉପରେ ସମ୍ପର୍ଶ ଅଧିକାର ପାଇବା, ଏବଂ ଏହି ମହାଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ସାଂସାରିକ ତଥା ଆତ୍ମିକ ଜୀବନକୁ ସୁସମ୍ପନ୍ନ କରିବା ପାଇଁ ଏହି ପ୍ରାଣ ବିଦ୍ୟା ଜାଣିବା ଉଚିତ । କାରଣ ପ୍ରାଣବିଦ୍ୟା ଜାଣି ତାର ଉପଯୋଗ କରି ପାରିଲେ , ପ୍ରାଣ ସୟନ୍ଧିତ ନ୍ୟୁନତା ଓ ବିକୃତି କାରଣରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ଦୃଃଖ କଷ୍ଟ ଦ୍ର ହୋଇ ପାରିଥାଏ ।

ଏହି ପାଣବିଦ୍ୟାକୁ ହଠଯୋଗ ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି ।

ହଠଯୋଗ ଅନ୍ତର୍ଗତ ସମୟ ପ୍ରକାର ପ୍ରାଣଶକ୍ତିର ନ୍ୟୁନତା ଓ ବିକୃତି ଦୂର କରି ତାକୁ ପରିପୁଷ୍ଟ କରିବାପାଇଁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବନ୍ଧ, ମୁଦ୍ରା ଓ ପ୍ରାଣାୟାମ କାରିକାର ବିଧି ରହିଛି । ବନ୍ଧ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମୂଳାଧାର ବନ୍ଧ, ଜଳନ୍ଧର ବନ୍ଧ ଓ ଉଜ୍ଚୀୟାନ ବନ୍ଧ ଆଦି ପ୍ରମୁଖ । ମହାମୁଦ୍ରା,ଖେଚରୀମୁଦ୍ରା, ବିପରୀତକରଣୀ ମୁଦ୍ରା, ଯୋନିମୁଦ୍ରା, ଶାୟବୀ ମୁଦ୍ରା,ଅଗୋଚରୀ ମୁଦ୍ରା ଓ ଭୂଚରୀ ମୁଦ୍ରା ଏହିପରି ସାତ ପ୍ରକାର ମୁଦ୍ରା ହଠଯୋଗରେ ଉପଯୋଗ କରା ଯାଇଥାଏ । ଅନୁଲୋମ ବିଲୋମ ପ୍ରାଣାୟାମ, ସୂର୍ଯ୍ୟଭେଦନ ପ୍ରାଣାୟାମ, ଉଜ୍ଜୟୀ ପ୍ରାଣାୟାମ, ଶୀତକାରୀ ପ୍ରାଣାୟାମ, ଶୀତଳୀ ପ୍ରାଣାୟାମ , ଭସ୍ତୀକା ପ୍ରାଣାୟାମ, ଭ୍ରାମରୀ ପ୍ରାଣାୟାମ, ମୂର୍ଚ୍ଛୀ ପ୍ରାଣାୟାମ ଓ ପ୍ଲାବିନି ପ୍ରାଣାୟାମ ଏହିପରି ନଅ ପ୍ରକାର ପ୍ରାଣାୟାମ ହଠଯୋଗର ଅନ୍ତର୍ଗତ ଅଟେ । ଏମାନଙ୍କର ବିଧି ପୃଥକ ପୃଥକ ହେଲେ ବି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସମାନ ତାହା ହେଉଛି ଶରୀରକୁ ପ୍ରଶେକ୍ତି ପ୍ରବେଶ କରାଇବା ଓ ମଳ ବିକାର ଶରୀର ମଧ୍ୟରୁ ନିୟ୍କାସନ କରାଇବା । ମାତ୍ର ବିଧିର ବିଭିନ୍ନତା ଅନୁସାରେ , ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପ୍ରାଣାୟାମ , ଶରୀରରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ କ୍ରିୟା ସମ୍ପାଦନ କରିଥାନ୍ତି ଯେପରି ପଞ୍ଚପ୍ରାଣ ଓ ପଞ୍ଚଉପପାଣ ସେମାନଙ୍କର କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି ।

.....

## ମନୋମୟ କୋଶ ସାଧନା :

ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କ ତୃତୀୟ ମୁଖ ସ୍ୱରୂପ ,ପଞ୍ଚ କୋଶର ତୃତୀୟ କୋଶ ମନୋମୟ କୋଶ । ମନ ବଡ ଚଞ୍ଚଳ, ପବନ ଠାରୁ ବି ଆହୁରି ଗତିଶୀଳ । ସର୍ବଦା କାମନା ସଂକଳ୍ପରେ ମଗୁ । କେତେବେଳେ ଆକାଶରୁ ତେନ୍ତଳି ଓ ଚିଲିକାର ମାଛ ଆଣି ତରକାରୀ କଲାଣି ତ କେତେବେଳେ ସ୍ୱର୍ଗର ପାରିଜାତରେ ଘର ସଜାଇଲାଣି, କେତେବେଳେ କଳ୍ପନାରେ ଏପରି ରଙ୍ଗ ବିରଙ୍ଗ ଚିତ୍ରସବ ମନଷ୍ୟ ଆଗରେ ଥୋଇ ଦେଲାଣି ଯେ ମନଷ୍ୟର ବଦ୍ଧି ଭୂମିତ ହେଲାଣି । ଭୂମିତ ବୁଦ୍ଧିଯୁକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଯଦି ଏପରି କଳ୍ପନା ରାଜ୍ୟକ୍ ନିଜର ବୋଲି ଗହଣ କରିଯାଏ , ତାହା ତା ପାଇଁ ହାନି କାରକ ହୁଏ ବୋଲି ଜାଣିପାରେ ନାହିଁ । ଯେଉଁ ମନୃଷ୍ୟ ମନର କଳ୍ପନା ରାଜ୍ୟରେ ବିଚରଣ କରି କେତେବେଳେ ନିଜର ସ୍ତକର୍ମ ଦାରା ପ୍ରଶଂସୀତ ହୁଏ ତ ସେହି ମନୁଷ୍ୟ କେତେବେଳେ ନାରକୀୟ କର୍ମ କରି ଘୃଣିତ ଓ ପତୀତ ହୋଇଯାଏ । ମନ ପ୍ରଥମେ ସୁଖ ସମୁଦ୍ଧି ଲାଭର କଳ୍ପନା କରେ , ସୁଖ ଲାଭର କାମନା କରେ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟରେ ବୃଦ୍ଧି ବିବେକକୁ ପ୍ରଲୋଭିତ କରି ସେହି ଦିଗରେ ଚାଳିତ କରେ । ସେଥିପାଇଁ ଭାଗବତରେ ଅଛି '*ମନର ମୂଳେ ଏ ଜଗତ*୍ନ *ପ୍ରାଶୀ ହୁଅଇ ଆତଯାତ* <sup>2</sup>। ମନୁଷ୍ୟ, ତାର କାମନା ଓ ତାର ପ୍ରଲୋଭନକୁ , ଭଲ ମନ୍ଦ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ବିଚାର କରି, ବିବେକ ଦ୍ୱାରା ଅନୁମୋଦନ କରାଇ କାର୍ଯ୍ୟ ସଫଳ ଦିଗରେ ଅଗସର ହୁଏ । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି *'ବୃଦ୍ଧିକୁ କରି ଆଗଁସାର. ପ୍ରଷିତ ଜନଙ୍କ ବେଭାର* । ଯେଉଁଠି ମନ ଓ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ପ୍ରଭାବ ଅଧିକ ସେଠି ବୃଦ୍ଧି ଓ ବିବେକ ପ୍ରଲୋଭୀତ ହୋଇ ମନୃଷ୍ୟକୁ କାମନା ପଛରେ ଧାଇଁବା ପାଇଁ, ବାଧ୍ୟ କରେ , ଯାହା ଅଧୁନାତନ ଜଗତରେ ସର୍ବତ୍

ଦେଖାଯାଉଛି । ନିୟନ୍ତଣହୀନ ମନ ସର୍ବଦା ଇନ୍ତ୍ରିୟଭୋଗ୍ୟ ସୁଖ ଆଶା କରୁଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ସେ ସର୍ବଦା ଇନ୍ତ୍ରିୟଭୋଗ୍ୟ ବିଷୟ , ଓ ଧନ ସଞ୍ଚୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ,ସୁଖ ଖୋଜିବାରେ ବ୍ୟଞ୍ଚ ରହେ । ମନ ଉପରେ ଅଙ୍କୁଶ ନ ହେବା କାରଣରୁ ,ଉଚିତ ଅନୁଚିତ ବିଚାର ନ କରି , ସୁବିଧା ଅନୁସାରେ ଉପାୟ ଅବଲୟନ କରି ଜୀବନକୁ ନର୍କରେ ପରିଣତ କରି ଦିଏ । କେତେବେଳେ କେଉଁ ଯୋଜନା ତ୍ୟାଗକରେ ଓ କେତେବେଳେ ଆଉ କେଉଁ ଯୋଜନା ଆରୟ କରେ ଜଣାପତେ ନାହିଁ । ଗୀତାରେ କୁହାଯାଇଛି , *ମନ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟର ଶତ୍ରୁ ଏବଂ ମନ ହିଁ ମନୁଷ୍ୟର ମିତ୍ର* , ଶତ୍ରୁ ମିତ୍ର ହେବାଦ୍ୱାରା ମନ ହିଁ ମୋକ୍ଷର ତଥା ବନ୍ଧନର କାରଣ ହୁଏ । ବଣରେଥିବା ମନ ଅମୃତ ତୁଲ୍ୟ ଅନ୍ୟଥା ହଳାହଳ ବିଷ । ଜୀବନରେ ଯେତେ ପ୍ରକାର କ୍ଲେଶ, ଦୁଃଖ ଓ ସଙ୍କଟ ସମୟ ଆସେ ଅସଂଯତ ମନ ହିଁ ସେ ସବୁର କାରଣ ।

ସଂଯତ ମନର ଏକାଗ୍ରତା ଓ ତନ୍ମୟତାରେ ଏପରି ପ୍ରଚଣ୍ଡ ଶକ୍ତି ଅଛି ସଂସାରର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ଶକ୍ତି ସହିତ ତୁଳନା କରା ଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ସଂସାରରେ ଯେତେ ମନୁଷ୍ୟ ସଫଳତାର ଶୀର୍ଷରେ ପହଞ୍ଚି ପାରିଛନ୍ତି ସେମାନେ କେବଳ ମନର ଏକାଗ୍ରତା ବଳରେ । ଯେପରି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ବିଛୁରୀତ କୀରଣରାଶିକୁ ଯବକାଚ ଦ୍ୱାରା କେନ୍ଦ୍ରିଭୂତ କଲେ ଅଗ୍ନି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ସେପରି ଯଦି ବୀକ୍ଷିପ୍ତ ଆଶା ଓ ଆକାଂକ୍ଷାରେ ସର୍ବଦା ଚଳଚଞ୍ଚଳ ମନକୁ ଏକାଗ୍ର କରାଯାଏ ତେବେ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟକନକ ସଫଳତା ମିଳିଥାଏ । ପାତଞ୍ଜଳି ଯୋଗ ସ୍ତ୍ରରେ କୁହାଯାଇଛି , *ଯୋଗଣ୍ଡିଭବୃତ୍ତି ନିରୋଧଃ ।* ତା ଅର୍ଥ ଚିଉବୃତ୍ତି ନିରୋଧ କରିବା ହିଁ ଯୋଗ । ଚିଉବୃତ୍ତି ଆତ୍ମାର ଅଧିନରେ ରଖିବା ପାଇଁ ଯୋଗ ସାଧନାର କର୍ମକାଣ୍ଡରୂପେ ବିଧାନ କରାଯାଇଛି । ଏହି କାର୍ଯ୍ୟରେ ସଫଳହେଲେ ମନୁଷ୍ୟ, ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ସମୟ ରବ୍ଧିବିଦ୍ଧି ପାପ୍ତ ହୋଇ ପାରିବ ।

ସଂଯତ ଓ ଏକାଗ୍ର ମନକୁ ସଂସାରର ଯେ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟରେ ନିୟୋଜିତ କରିଦେଲେ ପ୍ରତିଭା,ଯଶ,ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଭୋଗ ଓ ଅନ୍ୱେଷଣ ଆଦି ସମୟ ବସ୍ତୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ପାରିବ ।

ସଂଯତ ଓ ଏକାଗ୍ର ମନର ସଙ୍କଳ୍ପ,ଏକ ଅପୂର୍ବ ଶକ୍ତି । ତନ୍ତ୍ରକ୍ରିୟା, ମନ୍ତ୍ରକ୍ରିୟା, ପ୍ରାଣବିନିମୟ, ଛାୟାଦର୍ଶନ, ପିଶାଚସିଦ୍ଧ,ଦୃଷ୍ଟିବନ୍ଧ,ସର୍ପ କୀଳନ ଆଦି ଯାବତୀୟ ଚମକାରୀ କ୍ରିୟା , ସଂଯତ ଓ ଏକାଗ୍ର ମନର ସଙ୍କଳ୍ପ ଶକ୍ତି ଫଳରେ ସମ୍ପାଦିତ ହୋଇପାରେ । କିନ୍ତୁ କେତେକ ଯୋଗୀ , ସଂଯତ ଓ ଏକାଗ୍ର ମନର ସଂକଳ୍ପରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ଶକ୍ତିକୁ , ଜନକଲ୍ୟାଣ କାର୍ଯ୍ୟରେ ବିନିଯୋଗ ନ କରି ନିଜ ପାଇଁ ବିନିଯୋଗ କରିଥାନ୍ତି ।

ଭଗବାନ ଗୀତାରେ ଅର୍ଜୁନକୁ କହିଛନ୍ତି , ମନକୁ ବଶ କରିବାର ଉପାୟ ଅଭ୍ୟାସ ଓ ବୈରାଗ୍ୟ । ଅଭ୍ୟାସ ଅର୍ଥ ମନର ଗତି ରୋଧ କରିବାର ଯୋଗାଭ୍ୟାସ , ବୈରାଗ୍ୟ ଅର୍ଥ ବ୍ୟବହାରୀକ ଜୀବନକୁ ସଂଯମଶୀଳ ଓ ବ୍ୟବହ୍ମିତ କରିବା ବା ସମୟ ପ୍ରକାର ଅନୁରାଗରୁ ନିବୃତ୍ତ ହେବା । ବ୍ୟବହାରୀକ ଜୀବନରୁ ନିବୃତ୍ତ ରହିବାକୁ ବୈରାଗ୍ୟ କହନ୍ତି ସତ ମାତ୍ର ଶାରୀରିକ,ସାମାଜୀକ ଓ ମାନସୀକ ଦୂର୍ଗତିରୁ ରକ୍ଷା ପାଇବାପାଇଁ , ସର୍ବଦା ସରଳ , ଆଦର୍ଶବାଦୀ , ଶାନ୍ତିମୟ ଜୀବନ ଯାପନ କରିବାର କଳାକୁ ମଧ୍ୟ ବୈରାଗ୍ୟ କହନ୍ତି । ଯେଉଁଠାରେ ରାଗଦ୍ୱେଷ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବାର ସୁଯୋଗ ଅଛି , ସେଠାରେ ରାଗଦ୍ୱେଷରୁ ମୁକ୍ତ ରହିପାରିବାର ନାମ ବୈରାଗ୍ୟ । ଉପସ୍ଥିତ ପ୍ରଲୋଭନରୁ ନିର୍ଲୋଭ ରହି ପାରିବାର ନାମ ବୈରାଗ୍ୟ । ସାରଂଶରେ କୁହାଯାଇ ପାରିବ ଯେ ସାସାଂରୀକ ଜୀବନରେ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ ରହି , ରାଗ ଉପରେ ବିଜୟ ଲାଭ କରିବା ହିଁ ପକ୍ତ ବୈରାଗ୍ୟ ।

ମନୋମୟ କୋଶର ସାଧନା ପାଇଁ, ଯୋଗଶାସ୍ତରେ କେତେକ ସାଧନା ବର୍ତ୍ତନା କରା ଯାଇଛି, ଯା ଫଳରେ ମନର ଚଳ ଚଞ୍ଚଳତା, ବିଷୟ ଅନୁରାଗକୁ ରୋକି , ଅନ୍ତରାତ୍ମାର ଅଧିନ କରା ଯାଇ ପାରିବ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ୧-ଧ୍ୟାନ ୨-ତ୍ରାଟକ ୩-ଜପ ଓ ୪ ତନ୍ମାତ୍ରା ସାଧନ ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରଧାନ ।

ଧ୍ୟାନ ଧ୍ୟାନ ଏକ ମାନସୀକ ପ୍ରକ୍ରିୟା ଯେଉଁଥିରେ କୌଣସି ଏକ ବହୁକୂ ନିଜ ମନଷେତ୍ରରେ ସ୍ଥାପନ କରି ଧ୍ୟାନ କରାଯାଇଥାଏ । ସେହି ବହୁ ତାର ସମୟ ଆକର୍ଷଣର କେନ୍ଦ୍ର ବିନ୍ଦୁ ହୁଏ ଓ ସେଠିକୁ ମନର ସମୟ ଶକ୍ତି ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଯାଏ । ବିକ୍ଷିପ୍ତ ଚିଉବୃତ୍ତି ଏକାଗ୍ର ହୋଇ ସେହି କେନ୍ଦ୍ର ବିନ୍ଦୁରେ ସ୍ଥିର ହୋଇଯାଏ । ସେଥିପାଇଁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ କୌଣସି ଆଦର୍ଶ, ଲକ୍ଷ ଓ ଇଷ୍ଟ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ କରି ତା ଉପରେ ତନ୍ମୟ ହୋଇଯିବାକୁ ଧ୍ୟାନ କହନ୍ତି । ଆଦର୍ଶ, ଲକ୍ଷ ଓ ଇଷ୍ଟ ଯାହା ଉପରେ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଏ , ମନୁଷ୍ୟ ସେହିପରି ହୋଇଯାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ମନୁଷ୍ୟର କାୟାକଳ୍ପ ସର୍ବାଙ୍ଗ ଆଦର୍ଶ, ଲକ୍ଷ ଓ ଇଷ୍ଟରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଧ୍ୟାନ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୁଏ ନାହିଁ ମାତ୍ର ଧ୍ୟାନ ମନୁଷ୍ୟର ମାନସିକ କାୟାକଳ୍ପ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦିଏ ।

ରଷି ମୁନିମାନେ କହି ଯାଇଛନ୍ତି ଯେ ପ୍ରଥମେ ସାଧକ, ତାର ଇଷ୍ଟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରିବା ଉଚିତ । ଇଷ୍ଟ ଅର୍ଥ ଜୀବନର ପ୍ରଧାନ ଲକ୍ଷ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ । ଇଷ୍ଟଦେବ ଉପାସନା ଅର୍ଥ ସେହି ଲକ୍ଷରେ ନିଜର ମାନସିକ ଚେତନାକୁ ତନ୍ମୟ କରିଦେବା । ତନ୍ମୟତା କାରଣରୁ ମନୁଷ୍ୟର ମନର ବିକ୍ଷିପ୍ତ ଶକ୍ତି , ସେହି ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନରେ ଏକତ୍ରୀତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ସମୟ ମାନସିକ ଶକ୍ତି ଏକାଗ୍ର ହେବା କାରଣରୁ ସାଧକର ବିଚାର, ସ୍ୱଭାବ, ଗୁଣ, ଉପାୟ ଓ କର୍ମ

ସବୁ ଏକିକୃତ ହୋଇ ,ଅନ୍ମ ସମୟରେ ସାଧକକୁ ତାର ଲକ୍ଷସ୍ଥଳରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଏ । ଏହାକ୍ କହନ୍ତି ଇଷ୍ଟ ସିଦ୍ଧି ।

ଆଦର୍ଶ ଓ ଇଷ୍ଟକ୍ ଦ୍ଷିରେ ରଖି ,ଦିବ୍ୟ ରୂପଧାରୀ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନର କେନ୍ଦ୍ର ବିନ୍ଦରେ ସ୍ଥାପନ କରିବାର ଯୌଗୀକ ଚିନ୍ତା, ଇଷ୍ଟ ସାଧନରେ ବିଧାନ କରା ଯାଇଛି । ସାଧାରଣତଃ ଏକ ଏକ ଅଭିଳାଷ ପ୍ରଣପାଇଁ ଏକ ଏକ ଇଷ୍ଟଦେବର ଧ୍ୟାନ କରାଯାଏ, ଯଥା ବଳର ପ୍ରୀକ ଦର୍ଗା , ଧନର ପତୀକ ଲକ୍ଷୀ, ବିଦ୍ୟାର ପତୀକ ସରସ୍ତୀ , ଧାର୍ମିକ ସମ୍ପଦର ପତୀକ ଗାୟତୀ ଓ ଭୌତୀକ ବିଜ୍ଞାନର ପତୀକ ସାବିତୀ ଇତ୍ୟାଦି । ସେହିପରି ଗୌରୀ, ପଦ୍ଧାଦି ଅଷ୍ଟାଦଶ ମାତ୍ରକା ଓ ଶୈଳପୁତ୍ରୀ ଆଦି ନବ ଦୂର୍ଗା ଙ୍କର ନିଜ ନିଜ ବିଶେଷତା ଅନୁସାରେ ଇଷ୍ଟ ଦେବୀ ଙ୍କର ମଧ୍ୟ ପୃଥକ ପୃଥକ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଇପାରେ । ଏହା ବି ହୋଇପାରେ ଯେ ଏକ ଇଷ୍ଟ ଦେବୀ ଓ ଦେବତାଙ୍କୁ ଆବଶ୍ୟକତା ଅନୁସାରେ ବିଭିନ୍ନ ଗୁଣବାଲା ମାନିନେଇ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଇ ପାରେ । ସେହି ପରି ମହାଗାୟତ୍ୀଙ୍କର ହାଁ ଶାଁ କ୍ରାଁ (ସରସ୍ତୀ, ଲକ୍ଷ୍ମୀ,କାଳୀ ) ତଭୁକୁ ତିନି ରୂପରେ ମଧ୍ୟ ଉପାସନା କରା ଯାଇଥାଏ । ଇଶ୍ୱର ଏକ ଓ ସମୟ ରୂପଧାରୀ ଦେବୀ ଦେବତା ସେହି ଇଶ୍ରଙ୍କର ଏକ ଏକ ଶକ୍ତି । ତେଣୁ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ରୂଚି, ଇଚ୍ଛା ଓ ଅଭିଳାଷ ଅନୁସାରେ ସେହି ଇଶ୍ୱରୀୟ ଶକ୍ତି ପାପୃ କରିବା ପାଇଁ , ନିଜ ପତି ଆକର୍ଷଣ କରିବା ପାଇଁ , ସେହି ଇଶ୍ୱରୀୟ ଶକ୍ତିକୁ ନିଜ ଇଷ୍ଟ ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରି ତାଙ୍କରି ଉପରେ ତନ୍ତୟତା ରଖି , ମନୋବୈଜ୍ଞାନୀକ ପଦ୍ଧତି ଦାରା ଶକ୍ତିସମୁହକୁ ନିଜ ଭିତରେ ଧାରଣ କରିଥାଏ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ମନର ଏକାଗ୍ରତା ଲାଭ କରିବା ସହିତ ନିଜ ଇଷ୍ଟର ଶକ୍ତିସମୂହ ପାପ୍ତ କରିଥାଏ । ଏହା କେବଳ ସୟବ ହୋଇଥାଏ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ଇଷ୍ଟ ଧ୍ୟାନ ବଳରେ ।

ଧାନର ପାଞ୍ଚ ବିଭାଗ ଅଛି , ଯଥା ସ୍ଥିତି, ସଂସ୍ଥିତି, ବିଗତି, ପ୍ରଗତି ଓ ସଂସ୍ମିତି । ସ୍ଥିତି ସୁତିର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଲା ଧାନ କରିବା ସମୟତେ ସାଧକର ସ୍ଥିତି କିପରି ହେବା ଉଚିତ । ଏକାନ୍ତରେ,ନଦୀ ତଟରେ , ମନ୍ଦିରରେ, ଶ୍ମଶାନରେ ଧ୍ୟାନର ଆସନ ସ୍ଥିର କରିବା , ସ୍ନାନାଦି ଶୌଚ ହୋଇ ବା ନ ହୋଇ , ପଦ୍ମାସନ କି ସିଦ୍ଧାସନରେ ବସି ,ଧ୍ୟାନ ସମୟରେ ମୁଖର ଦୀଗ,ଧ୍ୟାନର ସମୟ,ଧ୍ୟାନର ମୁଦ୍ରା ଓ ଧାନର ପ୍ରକାର ପ୍ରଭୃତି ଏକ ଏକ ସ୍ଥିତି ପଦ ବାତ୍ୟ । ଏହି ସମୟ ଧ୍ୟାନ ସୟଦ୍ଧିତ ବ୍ୟବସ୍ଥାକୁ ସ୍ଥିତି କହନ୍ତି ।

ଦଂସ୍ଥିତି ଅର୍ଥ ଇଷ୍ଟଦେବଙ୍କ ଛବି ନରୂପଣ । ଉପାସ୍ୟ ଦେବଙ୍କ ମୁଖାକୃତି, ଆକାର, ମୁଦ୍ରା, ବସ୍ତ, ଆଭୂଷଣ, ବାହନ, ଭାବ ଇତ୍ୟାଦି ନିରୂପଣ କରିବାକୁ ସଂସ୍ଥିତି କହନ୍ତି ।

*ବିଗତି* ଅର୍ଥ ଇଷ୍ଟଦେବଙ୍କ ବିଶେଷତା, ଶକ୍ତି, ସାମର୍ଥ୍ୟ, ପରମ୍ପରା ଓ ଗୁଣାବଳୀ ଇତ୍ୟାଦି ସମ୍ଭନ୍ଧରେ ଅବଗତ ହେବା ।

*ପ୍ରଗତି* ଉପାସନା ସମୟରେ ସାଧକ ମନର ଭାବ ଯଥା ଦାସ୍ୟ, ସଖ୍ୟ, ଗୁରୁ, ବନ୍ଧୁ, ମିତ୍ର,ମାତାପିତା, ପତି, ପୁତ୍ର,ସେବକ, ଶତ୍ରୁ ଇତ୍ୟାଦି । ତା ଅର୍ଥ ସାଧକ ଉପାସ୍ୟ ଦେବଙ୍କ ସହିତ ଯେଉଁ ପ୍ରକାର ସମ୍ପର୍କ ରଖି ତାଙ୍କୁ ଉପାସନା କରୁଛି ତାକୁ ହିଁ ପ୍ରଗତି କୁହାଯାଏ ।

ସଂସ୍ମିତି ଏହି ସ୍ଥିତିରେ ସାଧକ ଓ ଇଷ୍ଟ, ଉପାସକ ଓ ଉପାସ୍ୟ ଏକହୋଇ ଯାନ୍ତି, ଯେପରି ଦୁହିଁଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ର୍ପାଥକ୍ୟ ନଥାଏ । ତା ଅର୍ଥ ଯେପରି କାଷ ଅଗ୍ନି ସହିତ ଏକ ହୋଇ ଯାଇଁ ସ୍ୱୟଂ ଅଗ୍ନି ହୋଇଯାଏ, ସେହିପରି ଉପାସକ ଉପାସନାରେ ତନ୍ମ୍ୟ ହୋଇ ଉପାସ୍ୟ ଦେହରେ ଲୀନ ହୋଇଯାଏ । ଯେଉଁ ସମୟରେ ଉପାସକ ନିଜ ସ୍ଥିତିକୁ ଉପାସ୍ୟ ସହିତ ଏକ ହୋଇ ଯିବାର ଅନୃଭବ କରେ ସେହି ସ୍ଥିତିକୁ ସଂସ୍ଥିତି କହନ୍ତି ।

ଇଷ୍ଟଦେବ ଜଣେ ଓ ସାଧକର ପ୍ରୟୋଜନ ଅନେକ , ତେଣୁ ସାଧକ ନିଜର ପ୍ରୟୋଜନ ଅନୁସାରେ ଇଷ୍ଟଦେବଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ରୂପର ଧ୍ୟାନ କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ମନୋମୟ କୋଶ ସାଧନା ଦ୍ୱାର ମନକୁ ଏକାଗ୍ର କରିବା ହେଉଛି ଆମର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ତେଣୁ ଯିଏ ବି ଇଷ୍ଟଦେବ ହୁଅନ୍ତୁ, ଧ୍ୟାନ କରିବାର ପ୍ରକରଣ ଯେପରି ହେଉ ନା କାହିଁକି , ମନର ଏକାଗ୍ରତା ରୂପେ , ମନୋମୟ କୋଶ ସାଧନାର ସାମଗ୍ରୀ ଆମକୁ ମିଳିଯିବ ।

ତାଟକ ସାଧନା : ଧାନ ଓ ତାଟକ ପର୍ୟରର ଏକ ଅଙ୍ଗ । ଅନ୍ତଃ ତାଟକ ଓ ବାହ୍ୟ ତାଟକ ଦଇଟିଯାକ ମନକ ଏକାଗ କରିବା ପାଇଁ ଉଦିଷ୍ଟ । ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କରି କୌଣସି ବଞ୍ଚ ଉପରେ ନିଜ ଭାବନାକ କେନ୍ଦିଭତ କରି ଏବଂ ତାକ ଆନ୍ତରୀକ ନେତ୍ରର ଦେଖିବାର ନାମ ଅନ୍ତଃତାଟକ । ଯେଉଁ ଲୋକ ମନୋରଞ୍ଜନ ପାଇଁ ଅବଃତାଟକ କ୍ୟା କରନ୍ତି ସେମାନେ କେବଳ ପ୍ରକାଶ ବିନ୍ଦୁ ଉପରେ ଧ୍ୟାନ କରନ୍ତି ତାଙ୍କର ମନ ତ ଏକାଗୁ ହୋଇଯାଏ ମାତ୍ ସେମାନେ ଆତୁଲାଭ ପାଆନ୍ତି ନାହିଁ । ତେଣୁ ସାଧାରଣତଃ ଯୋଗୀମାନେ ଅବୃଃତ୍ୱାଟକ , ଇଷ୍ଟ ଧାନ ରୂପେ କରିଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ବାହ୍ୟ ତ୍ୱାଟକ , ବାହ୍ୟ ସାଧନର ଆଧାରରେ ମନକୁ ବଶ କରି ଚିଉବ୍ଭି ଏକିକରଣ କରିବା । ଏଥିରେ ଦୃଷ୍ଟିକୁ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଉପରେ ପକାଇ ମନକୁ ତନ୍ତୟତା ପର୍ବକ ତା ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇ ନେତ୍ର ଦ୍ୱାରା ବିକୀର୍ଷ ହେଉଥିବା ତେଜ ଓ ବିଦ୍ୟୁତ ପ୍ରବାହ ସେହି ବସ୍ତୁ ଉପରେ କେନ୍ଦିଭୃତ କରା ଯାଇଥାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନର ଏକାଗ୍ରତା ବୃଦ୍ଧିହେବା ସହିତ ନେତ୍ର ଆକର୍ଷଣ ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ହୁଏ । ବେଧକ ଦଷ୍ଟି ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି । ଏହି ବେଧକ ଦଷ୍ଟି ଅଭ୍ୟାସରେ ମନକ ତ ସବ ଦିଗର ଆୟତ କରିହେବ, ତା ସହିତ ନେତ୍ର ଚ୍ୟକଶକ୍ତିର ବୃଦ୍ଧି କରିହେବ । ବେଧକ ଦୃଷ୍ଟି ଅଭ୍ୟାସରେ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିର ଅନ୍ତଃକରଣ

ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରବେଶ କରି ତାର ମନୋଭୂମିକୁ ଜାଣିହେବ ଓ ତାକୁ ନିଜ ଅଭିପ୍ରାୟ ଅନୁରୂପ ପ୍ରଭାବିତ କରାଯାଇ ପାରିବ ।

ତ୍ରାଟକ ପଦ୍ଧତି ୧ - ଏକହାତ ଲୟ ଏକହାତ ଓସାର ଏକ କାଗଜ ନେଇ ତାର ମଧ୍ୟଭାଗରେ ଏକ ଟଙ୍କା ପରିମିତ ଏକ କଳା ଚିହ୍ନ ତିଆରି କର । ତାର କେନ୍ଦ୍ରରେ ସୋରିଷ ପରି ଏକ ହଳଦିଆ ଚିହ୍ନ ଦିଅ । ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ତ୍ରାଟକ କରିବାକୁ ହେବ ,ସେହି ସ୍ଥାନର କାନ୍ତୁରେ ଲଗାଇଦିଅ ଯେପରି ଆସନରେ ବସିଲାପରେ ତାହା ଆଖି ସିଧା ରହିବ । ଏପରି ଏକ ବଖରା ଘର ସ୍ଥିର କର, ଯେଉଁଠି ବେଶି ଅନ୍ଧାର ନ ଥିବ କି ବେଶି ଆଲୋକ ନ ଥିବ । ସେହି ଗୃହରେ କାଗଜଟି ଲଗାଯାଇଥିବା କାନ୍ତୁ ଠାରୁ ଚାରି ଫୁଟ ଦୂରରେ ଆସନ ବିଛାଇ ପଦ୍ମାସନରେ ବସ ଓ ଗୋଲାକୃତ କଳାରଙ୍ଗ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ହଳଦିଆ ଚିହ୍ନରେ ଦୃଷ୍ଟି ନିବଦ୍ଧ କର । ଚିତ୍ତର ସମୟ ଭାବନାକୁ ତାରି ଉପରେ ଏକତ୍ରୀତ କରି , ତାକୁ ଦେଖ ଓ ଭାବନା କର ଯେ ତୂମର ସମୟ ଶକ୍ତି ନେତ୍ରର ତୀଷ୍ଟ ଦୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟ ଦେଇ ସେହି ହଳଦିଆ ଚିହ୍ନ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରି ତା ମଧ୍ୟରେ ଏକ ଛିଦ୍ର କରିଦେଉଛି । କିଛି କ୍ଷଣରେ ନେତ୍ରରେ ପାଣି ଆସିଯିବ । ଏଇଠି ସାଧନା ବନ୍ଦ କର ।

ଅଭ୍ୟାସ ପ୍ରାତଃ କାଳରେ କରିବା ବିଧେୟ । ଅଭ୍ୟାସର ପ୍ରଥମ ଦିନରେ ଅଳ୍ପ ସମୟରେ ଆଖିରେ ପାଣି ଆସୁଛି ,ମାତ୍ର କ୍ରମାଗତ ଅଭ୍ୟାସ ଫଳରେ ତା ପର ଠାରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିନ ଆଖିରେ ପାଣି ଆସିବା ସମୟର ସୀମା ଧିରେ ଧିରେ ବୃଦ୍ଧି ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ଅଭ୍ୟାସର ପ୍ରଥମ ଦିନରୁ ଦେଖିବାକୁ ପାଇବେ ଯେ ସେ କଳା ଚିହ୍ନ ବିଭିନ୍ନ ଆକୃତିର ହେଉଛି , କେତେବେଳେ ବଡ ଓ କେତେବେଳେ ଛୋଟ ହେଉଛି , କେତେବେଳେ ସଫାଧଳା ତ କେତେବେଳେ ପାଉଁଶିଆ,କେତେବେଳେ ଉଜ୍ଜଳ ଆଲୋକ ,

ବଢି ବଢି ଯାଉଛି ତ କେତେବେଳେ କ୍ଷୁଦ୍ର ହେଉଛି ଇତ୍ୟାଦି । ଯେତେବେଳେ ଦୃଷ୍ଟି ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ ଏସବୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଉ ରହିବ ନାହିଁ ।

9 - ଏକ ଫୁଟ ବର୍ଗର ଦର୍ପଣର କେନ୍ଦ୍ରରେ ଆଗରୁ କୁହା ହେଲାପରି ଟଙ୍କାକୃତି କଳା ରଙ୍ଗର କାଗଜ ଲଗାଇ ତାର କେନ୍ଦ୍ରରେ ସୋରିଷାକୃତି ହଳଦିଆ ବିନ୍ଦୁ ଦିଅ । ଏହି ବନ୍ଦୁରେ ନିଜର ଦୃଷ୍ଟି ସ୍ଥାପନ କର । ଆଗପରି ଭାବନାରେ ଦୃଷ୍ଟି ନିବଦ୍ଧ କରିବ । ପ୍ରତି ଦିନ ଏକ ଏକ ମିନିଟ ସମୟ ବୃଦ୍ଧି କର । ଏପରି କରି ଦୃଷ୍ଟି ସ୍ଥିର ହୋଇଗଲେ ତାପରର ଅଭ୍ୟାସ ଆରୟ କରିବାକୁ ହେବ । ତା ପରେ ଦର୍ପଣରୁ ଉକ୍ତ କାଗଜ ଉଠାଇ ଦେଇ ଦର୍ପଣରେ ନିଜ ବାମ ଆଖିର ପୁତଳା ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟି କେନ୍ଦ୍ରିଭୂତ କର ଏବଂ ଉକ୍ତ ପୁତୁଳାରେ ନିଜ ପ୍ରତିବିୟ ଧ୍ୟାନ ପୂର୍ବକ ଦେଖ ।

ଏହିପରି ଗୋ ଘୃତ ଦୀପର ଶିଖା ଉପରେ ଏବଂ ପ୍ରାତ କାଳ ସୂର୍ଯ୍ୟବିୟ ଉପରେ ମଧ୍ୟ ତ୍ରାଟକ କରାଯାଇ ପାରେ । ମାତ୍ର ଯାହାର ନେତ୍ର ରୋଗଗ୍ରଞ୍ଚ ବା ନିର୍ବଳ ସେମାନେ ବାହ୍ୟ ତ୍ରାଟକ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ତଃତ୍ରାଟକ କରିବା ଉଚିତ । ଏହିପ୍ରକାର ନିଜର ସ୍ଥିତି ଓ ସୁବିଧା ଅନୁରୂପ କୌଣସି ଏକ ବିଧି ନିର୍ଦ୍ଧାରଣ କରି ନିୟମ ପୂର୍ବକ ତ୍ରାଟକ କଲେ , ମନରେ ଏକାଗ୍ରତା ଆସିଯାଏ ଓ ଦୃଷ୍ଟିରେ ବେଧକତା, ପାରଦର୍ଶିତା ଓ ପ୍ରଭାବ ଉତ୍ପନ୍ନକାରୀ ଶକ୍ତି ଆସେ । ତ୍ରାଟକ ଅଭ୍ୟାସରେ ମନୁଷ୍ୟ ଅଲୌକୀକ କର୍ମକରି ଜନତାକୁ ଚମତ୍କୃତ କରିପାରେ ମାତ୍ର ସେ ଯେଉଁ ଏକାଗ୍ରତା ଲାଭ କରେ ତାହା ଗାୟତୀ ସାଧନାରେ ,ଷଡଚକ ଭେଦରେ ଲାଭଦାୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ତ୍ରାଟକ କନିତ ଆଖିର ଉଷ୍ମତା ଓ ମାନସିକ ଉଷ୍ମତା ଶାନ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ଆଖିକୁ ଗୋଲାପ ବା ପରିସ୍କାର ଜଳରେ ନେତ୍ର ସ୍ନାନ କରିବେ ଓ ଦୁଗ୍ଧ ଦହି କି ଲସି ପାନ କରିବେ ।

*କପସାଧନା :* ମନୋମୟ କୋଶର ଉନୃତି ଓ ମନର ଏକାଗ୍ରତା ପାଇଁ ଜପ ସାଧନା ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପଯୋଗ ଯାହାକୁ ସବୁ ଧର୍ମାବଲୟୀ ସ୍ତ୍ରୀକାର କରିଛନ୍ତି । ଜପ କଲେ ମନର ସକଳ ପ୍ରବୃତ୍ତି ଗୋଟିଏ ଦିଗରେ ଲାଗିଯାଏ । ମନ ଏକ ଏପରି ସୈତାନ ଯେ ନିରର୍ଥକ ରହିଗଲେ ସେ ସବପକାର ସୈତାନୀ ଚିନ୍ତାରେ ବ୍ୟାପତ ହୋଇଯାଏ । ତେଣ ଯେତେବେଳେ କୌଣସି କର୍ମର ଅବସର ବା ଅବ୍ୟାହତ ପାଇଗଲେ ତାକ ଜପରେ ଲଗାଇଦେବା ଉଚିତ । ଏହା କେବଳ ଅବସର ବିନୋଦନ ପାଇଁ ନହେଁ , ଏହା ଏକ ନିର୍ମାଣାତ୍ରକ ମନୋବୈଜ୍ଞାନିକ ଶ୍ୱମ ଅଟେ । ନିରନ୍ତର କୌଣସି ଆବ୍ଭିକ୍ ପନରାବର୍ତ୍ତି କରିବାକ ଲାଗିଲେ, ତାହା ମନର ଏକ ପକାରର ଅଭ୍ୟାସ ଓ ସଂସ୍କାର ହୋଇଯାଏ ଓ ସେ ସେହି ଦିଗରେ ଚାଳିତ ହୋଇଯାଏ । ନିରନ୍ତର ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର କଳ୍ପନା ଜଳ୍ପନାରେ ବୃଡି ରହିବା ଅପେକ୍ଷା. ,ଏକ ଆଧ୍ୟାତ୍ରୀକ ଭାବନାର ପରିଧି ଭିତରେ ଭ୍ରମଣ କରିବା ପାଇଁ , ଜପ ଅଭ୍ୟାସ କଲେ , ମନ ସେହି ଦିଗରେ ଲାଗି ରହେ । ଆତ୍ରୀକ କ୍ଷେତ୍ରେ ମନକୁ ଲଗାଇ ରଖି , ସେହି ଦିଗରେ ସଫଳତା ପାପ୍ଟ କରିବା ଏକ ସୁନିଶ୍ଚିତ ଲକ୍ଷଣ । ମନର ଉପାଦକ, ରଚନାତ୍ରକ ଓ ପେରକ ଶକ୍ତି ଏତେ ବିଚକ୍ଷଣ ଯେ ତା ପାଇଁ ସଂସାରର କୌଣସି ବସ୍ତୁ ପାପ୍ତ କରିବା ଅସୟବ ନୁହେଁ । କ୍ମାଗତ ପ୍ରଯତ୍ର କରି ସର୍କସରେ ଯେପରି ସିଂହ,ବ୍ୟାଘ ଓ ବାନର ଆଦି ଉତ୍ଶଞ୍ଜଳ ଜୀବ ମାଲିକର ସଂକେତରେ ନାଚିଥାନ୍ତି ସେପରି କ୍ମାଗତ ପ୍ରଯତ୍ତରେ କୁମାର୍ଗଗାମୀ ମନକୁ ବଶ କରି ନିଜ ଇଚ୍ଛାନୁସାରେ ନିୟୋଗ କରାଯାଇ ପାରିବ । ନିତ୍ୟ ଜପ ଏକ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ବ୍ୟାୟାମ ଯାହାଦ୍ୱାରା ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ସୂଦ୍ଢ ଓ ବଳବାନ ହେବାରେ ସହାୟତା ମିଳିଥାଏ । ଏକ ଏକ ବନ୍ଦା ଜଳରେ ଯେପରି ମହା ସମୁଦ୍ର ସୃଷ୍ଟି ସେପରି ଏକ ଏକ ଦାନା ଜପ ଧିରେ ଧିରେ ଜମା

ହେଉଥାଏ । ତେଣୁ ଆତ୍ମମାର୍ଗରେ ଯିବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ପାଇଁ ଜପ ଏକ କଉର୍ବ୍ୟ ବୋଲି ଧରି ନିଆ ଯାଇଛି ।

ଗୀତାରେ ଭଗବାନ କହିଛନ୍ତି ଯଜ୍ଞମାନଙ୍କରେ ଜପଯଜ୍ଞ ଶ୍ରେଷ । ତା ବ୍ୟତୀତ ଅଗଶିତ ଶାସ୍ତ କହି ଯାଇଛନ୍ତି ଯେ ଜପଯଜ୍ଞ ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଯଜ୍ଞ କାରଣ ଜପ ମନକୁ ବଶ କରିବାପାଇଁ ରାମବାଣ ଅସ୍ତ ସ୍ୱରୂପ । ଜପଯଜ୍ଞ ସମ୍ବନ୍ଧରେ କେତେକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ଞାତବ୍ୟ ବିଷୟ :

- ୧- ଜପ ପାଇଁ ବ୍ରାହ୍ମ ମୁହୁର୍ତ୍ତ ବା ପ୍ରାତଃକାଳ ବା ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟର ଦୁଇ ଘଣ୍ଟା ପୂର୍ବରୁ ପ୍ରଶୟ ।
- 9- ଜପ ପାଇଁ ଏକାନ୍ତ ଓ ପବିତ୍ର ସ୍ଥାନ ବାଛିବା ଉଚିତ ଯେପରି ତାହା ମନ୍ଦିର,ତୀର୍ଥ,ବଗିଚା ଓ ଜଳାଶୟ ତଟ ଇତ୍ୟାଦି ପରି ଶୁଦ୍ଧ ସ୍ଥାନ ହୋଇଥିବ । ନିଜ ଘରେ ହେଲେ ଏହିପରି ସ୍ଥାନ ବାଛିବା ଉଚିତ ଯେପରି ସେଠାରେ କୌଣସି ବିଘୁ ନ ଆସେ ।
- ୩- ସକ୍ୟା ସମୟରେ ଜପ ରିବାକୁ ହେଲେ ସୂର୍ଯ୍ୟାୟର ଏକଘଣ୍ଟା ପରେ କରିବା ଉଚିତ । ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟରୁ ଦୁଇଘଣ୍ଟା ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟାୟରୁ ଏକଘଣ୍ଟା , ଏହିପରି ତିନିଘଣ୍ଟା ଛାଡି , ରାତ୍ରୀର ଅନ୍ୟଭାଗରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରା ଯାଇପାରେ ।
- ୪- ଜପ ପାଇଁ ଶୁଦ୍ଧ ଶରୀର ଓ ଶୁଦ୍ଧ ବସ୍ତ ରେ ବସିବା ଉଚିତ । କୌଣସି କାରଣରୁ ଶରୀର ସ୍ନାନ ନ ହୋଇ ପାରିଲା ତେବେ ମୁହଁ ହାତ ଧୋଇ ବା ଓଦା ଲୁଗାରେ ପୋଛି ହୋଇ , ଜପ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୫- ଜପପାଇଁ କୁଶାସନ,ଚଟାଇ କିନ୍ୟା ଘାସରେ ତିଆରି ଆସନ ପ୍ରଶୟ । ହିଂସାକରି ମିଳଥିବା ଚମଡା ବା ଛାଲର ଆସନ ନିଷିଦ୍ଧ ।

୬- ପଦ୍ମାସନ କି ସୁଖାସନ ହେଉ , କୌଣସି ଆସନରେ ବସି ମେରୁ ଗ୍ରୀବା ଓ ଶିର ସିଧା ରଖିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରାତଃକାଳରେ ପୂର୍ବକୁ ମୁଖକରି ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ପଣ୍ଟିମକୁ ମୁଖକରି ବସିବ ।

- ୭- ତୁଳସୀ ବା ଚନ୍ଦନର ମାଳା ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ । ଅତି କମ୍ ରେ ଏକମାଳା ଜପ କରିବେ । ମାଳା ଉପରେ ଯେପରି କାହାର ଦୃଷ୍ଟି ନ ପଡେ, କପଡା ଘୋଡାଇ ବା ଗୋମୁଖ ଭିତରେ ରଖି ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । ଅନେକ ସମୟରେ କରମାଳାରେ ମଧ୍ୟ ଜପ କରା ଯାଇପାରେ । କରମାଳା ଜପରେ ଏକ ଗଣନା ପଦ୍ଧତି ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ହୋଇଛି । ଅନାମିକା ଅଙ୍ଗୁଳିର ମଧ୍ୟମ ପବରୁ ଗଣନା ଆରୟ କରି କ୍ରମଶ ଅନାମିକାର ମୂଳ ପବ, କନିଷ୍ଟ ଅଙ୍ଗୁଳିର ମୂଳ, ମଧ୍ୟମ, ଅଗ୍ର, ଅନାମିକାର ଅଗ୍ର ପବ, ମଧ୍ୟମାର ଅଗ୍ର ପବ, ତର୍ଜନିର ଅଗ୍ର,ମଧ୍ୟମା ଓ ମୂଳ ପବରେ ଶେଷ ହେବ । ଏହିପରି ଗଣନା ସଂଖ୍ୟା ୧୦ । ପୁନଶ୍ଚ ଗଣନା ସେହି ଦିଗରେ ଫେରାଇ ବାକୁ ହେବ । ଏହି ପରି ଦଶ, ଦଶ କରି ୧୦୮ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗଣନା କରି ଏକମାଳା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବାକୁ ହେବ । କରମାଳା ଜପ , ଏକମାଳା ଜପରେ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇପାରେ ।
- ୮- ଜପ ସମୟରେ ଏକମାଳା ଜପ ପୂର୍ତ୍ତ ହୋଇଗଲେ ମାଳାକୁ ମସ୍ତିଷ୍କ ଓ ଚକ୍ଷୁରେ ଲଗାଇ ମାଳାକୁ ଓଲଟାଇ ଜପ ପୁଣି ଆରୟ କରା ଯାଇପାରେ । ପ୍ରତ୍ୟେକଥର ଏହିପରି ଓଲଟାଇବାକୁ ହେବ ।
- ୯- କୌଣସି ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କାରଣରୁ ଜପ କରିବାକୁ ସକ୍ଷମ ନହୋଇ ପାରିଲେ ମାନସିକ ଜପ କରି ପାରନ୍ତି । ବିଛଣାରେ ପଡି ପଡି, ରାୟାରେ ବିଚରଣ କରୁଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ , କାନ୍ଥ କିୟା ଗଛକୁ ଆଉଜି ମାନସିକ ଜପ କରା ଯାଇପାରେ ।

.....

୧୦- ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସମୟରେ, ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସଂଖ୍ୟାରେ, ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ସ୍ଥାନରେ, ଶାନ୍ତ ଚିଉ ଓ ଏକାଗ୍ର ମନରେ ଜପ କରିବା ଉଚିତ । କୌଣସି ଜଳାଶୟ ବା ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ ପାତ୍ର ପାଖରେ ଥିବା ଉଚିତ । କୌଣସି ଦିନ କୌଣସି କାରଣରୁ ଜପ ବନ୍ଦ କଲେ ତା ପରଦିନ ପ୍ରାୟଣ୍ଡିତ ସ୍ୱରୂପ ଏକମାଳା ଅଧିକ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ ।

- ୧୧- ଜପରେ କଣ୍ଠରେ ଧ୍ୱନି ହେବ, ଓଷ ହଲିବ ମାତ୍ର ପାଖରେ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି କେହି ଶୁଣି ବି ବୁଝି ପାରୁ ନ ଥିବେ । ଅନିବାର୍ଯ୍ୟ କାରଣ ପାଇଁ ଜପ ସ୍ଥାନରୁ ଉଠିବାକୁ ହେଲେ , ଶୁଦ୍ଧ ଜଳରେ ସଫାହୋଇ ପୁଣି ଜପ ପାଇଁ ବସି ପାରିବେ । ଯେତେ ସୟବ ଜପ ସମୟରେ ମୌନ ରହିବାକୁ ହେବ ।
- ୧୨- ଜପ ସମୟରେ ମୟିଷ୍କର ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ ଦୃଷ୍ଟି ସ୍ଥିର ରଖିବାକୁ ହେବ । ସାଭ୍ୱିକ ଆହାର ଓ ବ୍ୟବହାର କରିବା ଉଚିତ ।
- ୧୩- ଜପ ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ସର୍ବଶ୍ରେଷ । କିନ୍ତୁ ନିଜ ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ଗୁରୁ ପ୍ରଦତ୍ତ ମନ୍ତ୍ର, କୌଣସି ଅନୁଭବି ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ସାହାଯ୍ୟରେ , ଆବଶ୍ୟକ ବିଧାନରେ ଜପ ଆରୟ କରିବା ଉଚିତ ।

ଉପଯୁକ୍ତ ନିୟମ ଅନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ଜପ ମନୋମୟ କୋଶକୁ ସୁବିକସିତ କରିବାରେ ସହାୟ ହୋଇଥାଏ । *ତନ୍କ୍ୱାତ୍ରା ସାଧନା :* ଏହା ସତ୍ୟ ଯେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀର ଏବଂ ସମୟ ସଂସାର ପଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱରେ ତିଆରି । ପୃଥ୍ୱୀ ଆଦି ପାଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ମାତ୍ରା ବା

ପରିମାଣର ସନ୍ନିଶ୍ରଣରେ ବିଭିନ୍ନ ଆକାର ପ୍ରକାର ଗୁଣ ଓ ଧର୍ମର ବସ୍ତୁ ତିଆରି ହୋଇଛି ।

ସେହି ପଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱର ସୂକ୍ଷ୍ମଶକ୍ତି ଯାହା ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁଭବ ହୋଇଥାଏ ତାହାକୁ ତନ୍ତ୍ୱାତ୍ କହନ୍ତି । ତା ଅର୍ଥ ପାଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରେ ତିଆରି .....

ହୋଇଥିବା ବସ୍ତୁ ସଂସ୍କର୍ଶରେ ଆସି ପାଞ୍ଚଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ଯାହା ଅନୁଭବ କରନ୍ତି ତାହା ହିଁ ତନ୍ନାତ୍ର , ସେହି ହେତୁ ଶବ୍ଦ,ରୂପ,ରସ,ଗନ୍ଧ ଓ ସ୍ପର୍ଶ , ଏମାନେ ପଞ୍ଚ ତନ୍ନାତ୍ର । ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱର ତନ୍ନାତ୍ରା , ଶବ୍ଦ ,ଯାହା କର୍ତ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସାହାଯ୍ୟରେ ଶୁଣାଯାଏ, ଅଗ୍ନିତତ୍ତ୍ୱର ତନ୍ନାତ୍ରା ,ରୂପ , ଯାହା ନେତ୍ର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଦ୍ୱାରା ଜାଣିହୁଏ , ଜଳତତ୍ତ୍ୱର ତନ୍ନାତ୍ରା ରସ ତାହା ଜୀହ୍ୱାଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଜାଣିପାରେ,ବାୟୁତତ୍ତ୍ୱର ତନ୍ନାତ୍ରା ସ୍ପର୍ଶ ତାହା ଚର୍ମ ଜାଣିପାରେ ଓ ସେହିପରି ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱର ତନ୍ନାତ୍ରା ଗନ୍ଧ ନାସିକା ଇନ୍ଦିୟ ଗ୍ରହଣ କରିଥାଏ ।

ପରମାତ୍ନା, ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରେ ପଞ୍ଚତନ୍ନାତ୍ରା ଉପ୍ନ କରି , ସେମାନଙ୍କୁ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ଶରୀରରେ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସ୍ଥାପନ କରି, ଶରୀର ଓ ସଂସାର ସହିତ ଏକ ଘନିଷ୍ଟ ଆକର୍ଷଣୀ ସୟନ୍ଧ ସ୍ଥାପନ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ଯଦି ତତ୍ତ୍ୱଗୁଡିକ ସ୍ଥୁଳ ହୋଇଥାନ୍ତେ ଓ ସେମାନଙ୍କର ତନ୍ନାତ୍ରା ନ ଥାନ୍ତେ ତେବେ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ସଂସାରର କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଆନନ୍ଧ ଦାୟକ ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତେ , ସବୁ କିଛି ନିରର୍ଥକ , ନୀରସ ଓ ବେକାର ଜଣା ଯାନ୍ତେ । ଯଦି ତତ୍ତ୍ୱରେ ତନ୍ନାତ୍ରା ଥାଆନ୍ତେ ଓ ଶରୀରରେ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ନ ଥାନ୍ତେ , ତେବେ ବାୟୁରେ କୀଟାଣୁ ସଂସାରର କୌଣସି ରସାନୁଭୂତି ନ ନେଇ ଉଡିଲା ପରି ମାନବ ଜୀବନ ମଧ୍ୟ ନିରର୍ଥକ , ନୀରସ ଓ ବେକାର ହୋଇଯାଆନ୍ତା । ତେଣୁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଅନୁଭବ ଶକ୍ତି ଓ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ତନ୍ନାତ୍ରା ମିଶି ପ୍ରାଣୀମାନଙ୍କୁ ଏପରି ଶାରୀରିକ ଓ ମାନସିକ ରସାନୁଭୂତିର ସୁଖ ଓ ଆନନ୍ଦରେ ବୁଡାଇ ରଖନ୍ତି ଯେ , ଯାହା ଲୋଭରେ ମନୁଷ୍ୟ ଏ ସଂସାରକୁ କଦାପି ଛାଡିବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରନ୍ତି ନାହିଁ ଓ ଜନ୍ମ-ମରଣ ଚକ୍ରରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇ ରହିବାକୁ ବାଧ୍ୟ ହୁଅନ୍ତି । ଆତ୍ମ କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ନ ହୋଇ ,ମନୁଷ୍ୟ , ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ତୃପ୍ତ କରିବାପାଇଁ ସଂସାରିକ ସମୟ ବସ୍ତୁ ସଂଗ୍ରହ କରିବା ଦିଗରେ ନିଜର ସମୟ

ଶକ୍ତି ଓ ପ୍ରଚେଷ୍ଟା ବିନିଯୋଗ କରି ଦିଅନ୍ତି । ଯେତେ ସାଂସାରିକ ଦୁଃଖ ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ ଛଟପଟ ହେଉଥିଲେ ବି ତନ୍ମାତ୍ରା ରୂପକ ରଙ୍ଗ ବିରଙ୍ଗ ଖେଳନାର ଆକର୍ଷଣ ଛାଡିବାକୁ ଇଚ୍ଛା କରେନାହିଁ । ତା ଅର୍ଥ ପାଞ୍ଚ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କ ଖୁଣ୍ଡରେ ପାଞ୍ଚତନ୍ରାତ୍ରା ରୂପକ ରସ ଖାଇ ମନୁଷ୍ୟ ବନ୍ଧା ହୋଇ ପଡିଛି ।

ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ତନ୍ମାତ୍ରାର ମିଶ୍ରଣରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଏକ ପ୍ରକାର କୌତୁହଳ ଜାତ ହୁଏ ଓ ସେ କୌତୁହଳ ବସ୍ତୁ ଲାଭ ପାଇଁ ସେ ସବୁ ପ୍ରକାର ବିଚାର ବିମର୍ଷ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଲାଗିପଡେ । ମନକୁ ଏକାଗ୍ର କରାଇବାରେ ଏହି କୌତୁହଳ ହିଁ ପ୍ରତି ବନ୍ଧକ । ମନୁଷ୍ୟ ଏହି ତନ୍ନାତ୍ରା ମାନଙ୍କ ଛୋଟ ଛୋଟ ସାଧନା କରି ଯେତେବେଳେ ଜାଣି ଯିବ ଯେ ସେହି ତନ୍ନାତ୍ରାମାନେ ହିଁ କେବଳ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନଙ୍କୁ ବିପଥଗାମି କରାଇଥାନ୍ତି ,ସେତେବେଳେ ସେମାନଙ୍କ ପତି ଆସକ୍ତ ହେବାକ୍ କେବେ ବି ଇଚ୍ଛା କରିବ ନାହିଁ ।

ଶବ୍ଦ ସାଧନା କୌଣସି ନିଶବ୍ଦ ସ୍ଥାନରେ ବା କୋଠରିରେ , କୌଣସି ଏକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଶବ୍ଦ ଧ୍ୟାନ ପୂର୍ବକ ଶୁଣି, ଶବ୍ଦ ଅପସାରଣ ହେଲା ପରେ ବି ସେ ଶବ୍ଦକୁ ବହୁତ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶୁଣି ପାରିବାର ଅଭ୍ୟାସ କରିବାର ନାମ ଶବ୍ଦସାଧନା । ଏହାଦ୍ୱାରା ମନର ଏକଗ୍ରତା ତ ବୃଦ୍ଧି ହୁଏ ଓ ତା ସହିତ ସୁକ୍ଷ୍ମ କର୍ଷ୍ଟେମ୍ଭିୟ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ ଫଳରେ ଦୂରରେ ଥିବା ଅନ୍ୟମାନଙ୍କର ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ମଧ୍ୟ ଶୁଣାଯାଇଥାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରପ, ବନ୍ଦ ନିଶବ୍ଦ କୋଠରିରେ ଆଖି ବନ୍ଦ କରି ଏକ ଘଣ୍ଟାର ଟିକ୍ ଟିକ୍ ଶବ୍ଦ ମନ ଧ୍ୟାନ ପୂର୍ବକ ଶୁଣ , ତାପରେ ଘଣ୍ଟାଟିକୁ କାନ ପାଖରୁ ଧିରେ ଧିରେ ଅପସାରଣ କର ସେ ଟିକ୍ ଟିକ୍ ଶବ୍ଦ ଶୁଣିବା ବନ୍ଦ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ । ପୁଣି ସେ ଶବ୍ଦ କାନ ପାଖକୁ ଆଣି ଶୁଣିବାକୁ ଆରୟ କର । ଏହିପରି ଘଣ୍ଟାର ଅନୁସାରଣ ଓ ଅପସାରଣ କରି ଶବ୍ଦ ଶୁଣିବାର ଅଭ୍ୟାସ ରଖିଲେ ଏପରି ସମୟ ଆସିବ, ଘଣ୍ଟା ନଥିଲେ

ବି ଟିକ୍ ଟିକ୍ ଶବ୍ଦ ଶୁଣା ଯାଉଥିବ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଇଚ୍ଛା ହେବ ସେତେବେଳେ ଘରେ ବସି ମଧ୍ୟ ଶୁଣି ପାରିବ । ସେହିପରି ଭାବରେ ଅଭ୍ୟାସ ଥିଲେ ସଂସାରର କୌଣସି ମନମୋହକ ଶବ୍ଦ ଶୁଣିବାପାଇଁ ତା ପଛରେ ଧାଇଁବା ପାଇଁ ପଡ଼ିବ ନାହିଁ ।

*ବୂପସାଧନା* ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ଅଥବା କୌଣସି ଇଷ୍ଟ ଦେବା ଦେବୀଙ୍କ ସୁନ୍ଦର ଛବି ନେଇ କୌଣସି ଏକାନ୍ତରେ , ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ଆଲୋକ ଥିବା କୋଠରିରେ ବସିବ ଏବଂ ଉକ୍ତ ଛବିକୁ ନିଜ ସାମନାରେ ରଖି ଅପଲକ ନୟନରେ ଦେଖିବ । ଛବିର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ , ଅବୟବ , ବିଶେଷତା ଧ୍ୟାନପୂର୍ବକ ମନଯୋଗ ସହକାରେ ଦେଖିଲା ପରେ ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କର । ସେହି ଚିତ୍ରକୁ ନିଜ ଭିତରେ କଳ୍ପନା ଚକ୍ଷୁରେ ଦେଖ ଯେପରି ବାହାରେ ଯାହା ସବୁ ଦେଖିଥିଲେ ତାହା ସବୁ କଳ୍ପନା ଚକ୍ଷୁରେ ଦେଖାଯାଉଛି । ଅଭ୍ୟାସ କଲାପରେ ଦେଖିବେ ଯେ ସେ ଚିତ୍ରର ମୁଖାକୃତି ଧିରେ ଧିରେ ବଦଳୁଛି, ଚିତ୍ର ହସିଲାପରି, କଥା କହିଲାପରି ଭାବ ଭଙ୍ଗୀ ଜଣା ପଡୁଛି । ପ୍ରଥମେ ପ୍ରଥମେ ଚିତ୍ର ଝାପସା ଦେଖାଯିବ ଓ ଅଭ୍ୟାସ ହେଲାପରେ ପରିୟାର ଦେଖାଯିବ । ଏପରି ସମୟ ଆସିବ ଯେ ଚିତ୍ର ସ୍ୱପ୍ନରେ ବା ଜାଗ୍ରତରେ ବି ମୂର୍ତ୍ତିମନ୍ତ ହୋଇଯାଇ ପାରେ । ଏହାକୁ ସାକ୍ଷାକ୍ୱାର କୁହାଯାଏ । ପ୍ରଥମେ ଏ ପ୍ରକାର ଦିବ୍ୟଦର୍ଶନ ଧ୍ୟାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ହୋଇଥାଏ ଓ ଧିରେ ଧିରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ ।

ସେହିପରି କୌଣସି ମନୁଷ୍ୟରୂପ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତଃଚକ୍ଷୁରେ ଦେଖା ଯାଇପାରେ । ଯଦି ପ୍ରବଳ ମନଯୋଗ ପୂର୍ବକ ଯେଉଁ ମନୁଷ୍ୟ ରୂପକୁ ଯେଉଁ ଭାବନାରେ ଧ୍ୟାନ କରାଯିବ , ତଦନୁରୂପ ଉକ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ପଡିବ । ଏହି ପ୍ରକାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଅଭ୍ୟାସ କରି ଛାୟା ପୁରୁଷ ମଧ୍ୟ ଦର୍ଶନ

କରିଥାଏ । ଛାୟାପୁରୁଷ ଆଉ କେହି ନୁହେଁ, ନିଜର ପ୍ରତିବିୟ ଯାହା ଦର୍ପଣ, ଜଳ, ତେଲ,ଘିଅ ମଧ୍ୟରେ ଅପଲକ ନୟନରେ ମନେଯାଗ ସହକାରେ ଦେଖିଥାନ୍ତି । ସେଥିପାଇଁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କୁ ପିଣ୍ଡ ଦାନ ସମୟରେ ପିତୃପୁରୁଷଙ୍କ ରୂପକୁ ମାନସ ପଟରେ ଚିନ୍ତା କଲେ ସେହି ପିତୃପୁରୁଷ ହିଁ ପିଣ୍ଡ ଗ୍ରହଣ କରିଥାନ୍ତି । ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତ ସ୍ୱରୂପ ବନବାସ ସମୟରେ ସୀତାଙ୍କ ବାଲିପିଣ୍ଡ ପିତା ଦଶରଥ ସ୍ୱୟଂ ଗ୍ରହଣ କରିଥିଲେ । ଏ ସବୁ ସୟବ କେବଳ ଏକାଗ୍ରତା ସହକାରେ ରୂପ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ।

ଏସବୁ ସାଧନାର ଆବଶ୍ୟକତା କେବଳ ମନରେ ଏକାଗ୍ରତା ଆଣିବା ପାଇଁ । ସାକ୍ଷକାର ଯାହା କୁହାଯାଇଛି ତାହା ମନରେ ଏକାଗ୍ରତା ଓ ତନ୍ମୟତା ଆଣିବା ପାଇଁ ।

*ରସ ସାଧନା* ରସ ବିନା , ରସର ଆସ୍ୱାଦ ଅନୁଭବ କରିବା କେବଳ ରସ ସାଧନାରେ ସୟବ ହୋଇଥାଏ । ମନର ଏକାଗ୍ରତା ହିଁ କେବଳ ରସ ସ୍ୱାଦୁର ଅନୁଭବ କରାଇଥାଏ ।ଏହି ଛୋଟଛୋଟ ସାଧନାରେ ସଫଳତା ବା ଏକାଗ୍ରତା ଳାଭ କରିବା,ମନୋମୟ କୋଶ ସାଧନାରେ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ଏକ ମିଷ୍ଟ ଆୟ ଜୀହ୍ୱାଉପରେ ରଖି ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କରି ତାର ରସ ଆସ୍ୱାଦନ କର । କିଛି ସମୟ ପରେ ଆୟ ଖଣ୍ଡ ଉଠାଇ ନିଅ ଏବଂ ଏକାଗ୍ର ମନ ଓ ଚିତରେ ସ୍ୱାଦ ଅନୁଭବକୁ ଚିନ୍ତା କର । କିଛି ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ସେହି ସ୍ୱାଦ ତୁମ ଅନୁଭବରୁ ବାହାର ହୋଇଯିବ । ଏହିପରି ବାରୟାର କରି ଆୟର ଅନୁପସ୍ଥିତରେ ରସ ଅନୁଭୂତିର ସମୟସୀମା ବୃଦ୍ଧିକର । ଏପରି ଅଭ୍ୟାସର ପରିଶାମ ସ୍ୱରୂପ , ସମୟ ଆସିବ ଯେତେବେଳେ ଆୟର ଉପସ୍ଥିତି ନଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଜଣେ ଅକାଳରେ ଆୟର ସ୍ୱାଦୁ ଗ୍ରହଣ କରି ସମୟଙ୍କୁ ଚକିତ କରି ପାରିବ ।

ସଂସାରରେ ରସର ସ୍ୱାଦୁ ଦେଉଥିବା ଯେତେ ବସ୍ତୁ ଅଛି ତାର କିଛି ଅଂଶ ବାୟୁରେ , କିଛି ତରଳ ରୂପରେ ଜଳରେ ଓ କିଛି ଆକୃତି ରୂପରେ ଭୂମିରେ ଅଛି । ଆମେ ତରଳ ଓ ଆକୃତି ରୂପକୁ ସିନା ଦେଖି ପାରୁଛେ ମାତ୍ର ଅଣୁ ପରମାଣୁ ରୂପରେ ଥିବା ଅଂଶ କିଛି ଦେଖି ପାରୁନାହୁଁ । ଶରୀର ପାଇଁ ଯେଉଁ ରସର ଆବଶ୍ୟକତା ଅଛି ତାହା ଆକୃତି ରୂପରେ ନଥିଲେ ବି ଅଣୁ ପରମାଣୁ ରୂପରେ ବାୟୁରେ ବିଚରଣ କରୁଛନ୍ତି । ଏହି ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧି ହୋଇଗଲା ପରେ ମନୋବଳ ଓ ସଙ୍କଳ୍ପ ଶକ୍ତିର ଆଧାରରେ ସାଧକ ଅଣୁ ପରମାଣୁ ରୂପରେ ଥିବା ଆବଶ୍ୟକୀୟ ରସ ଆକର୍ଷଣ କରି ନିଜର ଉଦରସ୍ଥ କରାଇ ପାରିବ । ସାଧକ ସାଧନାରେ ବହୁ ମୂଲ୍ୟ ଆହାର ନିଜେ ଖାଇ ପାରିବ ଏବଂ ଆକୃତି ଆକାରରେ ଅନ୍ୟକୁ ଦେଇ ପାରିବ ଯେପରି କାହାଦ୍ୱାରା ମଗାଇ ଦିଆ ଯାଇଛି । ଆଗ କାଳରେ ମୁନି ରଷି ମାନେ ବିନା ଖାଦ୍ୟ ଓ ପାନୀୟରେ ବହକାଳ ତପ କରି ପାରୁଥିଲେ ।

*ଗନ୍ଧ ସାଧନା* ନାସିକା ଅଗ୍ରଭାରରେ ତ୍ରାଟକ କରିବା ହେଉଛି ଏହି ସାଧନାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ଦୁଇ ଆଖିରେ ନାସିକା ଅଗ୍ରକୁ ଏ ସାଥ ଦେଖି ହେବ ନାହିଁ । ତେଣୁ ଡାହାଣ ଆଖିରେ ଡାହାଣ ନାସିକାକୁ ଏକମିନିଟ ଓ ବାମ ନାସିକାକୁ ବାମ ଆଖିରେ ଏକମିନିଟ ଦେଖ । ଏହିପରି କରି ସମୟ ସୀମା ପାଞ୍ଚ ମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବୃଦ୍ଧିକରି ତ୍ରାଟକ କରି ସାରିଲେ ନାସିକାର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶକ୍ତି ଜାଗ୍ରତ ହୋଇ ଯିବ ।

ତାପରେ ଏକ ସୁଗନ୍ଧିତ ତଥା ସୁନ୍ଦର ପୁଷ ନେଇ ନାସିକାରେ ଏକ ମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗନ୍ଧ ନିଅ ଓ ତାହାକୁ ଉତ୍ତମରୂପେ ସ୍ମରଣ କର । ତାପରେ ବିନା ପୁଷ୍ପରେ ଉକ୍ତ ଗନ୍ଧକୁ ଦୁଇ ମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସ୍ମରଣ କର । ତାପରେ ଏହିପରି କ୍ରମରେ ପାଞ୍ଚ ଫୁଲରେ ପନ୍ଦର ମିନିଟ ଅଭ୍ୟାସ କର । ମନେ ରହେ

ଯେପରି ଗୋଟିଏ ପ୍ରକାର ଫୁଲରେ ଏକ ସସ୍ତାହ ଅଭ୍ୟାସ କରାହେବ । ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଫୁଲର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗନ୍ଧ ଓ ଗୁଣ ଯଥା ଗୋଲାପ ପ୍ରମୋଦଦାୟକ,ଚମ୍ପା ସୌନ୍ଦଯ୍ୟଦାୟକ,ଚମେଲୀ ବୁଦ୍ଧିବର୍ଦ୍ଧକ, ଗେଣ୍ଡୁ ଉତ୍ସାହ ବର୍ଦ୍ଧକ , କନିୟାର ଉଷ୍ମତା ବର୍ଦ୍ଧକ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟମୁଖୀ ଓଜ ବର୍ଦ୍ଧକ । ଯେଉଁ ଫୁଲକୁ ଆଗରେ ରଖି ସାଧନା କରାଯିବ ସେହି ଫୁଲର ସୃଷ୍ମଗୁଣ ନିଜ ଭିତରେ ବୃଦ୍ଧି ହେବ ।

ହୋମ କରିବା ଗନ୍ଧ ଯୋଗର ଅନ୍ତର୍ଗତ । କୌଣସି ବସ୍ତୁର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେଲେ ତାକୁ ବିଧି ପୂର୍ବକ ହୋମରେ ଆହୁତି ଦେବାକୁ ହୁଏ । ସ୍ଥୁଳ ରୂପ ତ ଭସ୍ମ ହୋଇଯାଏ ମାତ୍ର ବସ୍ତୁର ସୂକ୍ଷ୍ମଶକ୍ତି ବାୟୁରେ ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ନିକଟସ୍ଥ ଲୋକଙ୍କର ପ୍ରାଣ ଶକ୍ତିକୁ ବୃଦ୍ଧି କରିଥାଏ ।

ଗନ୍ଧ ସାଧନା ମନର ଏକାଗ୍ରତା ବୃଦ୍ଧି କରିବା ସହିତ ଭବିଷ୍ୟତର ଆଭାସ ଦେଇଥାଏ ବୋଲି ମୁନି ଋଷି ମାନେ କହନ୍ତି । ଏହା ସ୍ୱର ଯୋଗର ଏକ ଅଂଶ ବାଲି କହନ୍ତି ।

ହେଶ ସାଧନା ତ୍ୱଚା ବା ଶରୀରର ଚର୍ମରେ ବହୁତ ଜ୍ଞାନ ତନ୍ତୁ ବିୟାରୀତ ହୋଇ ରହିଛି ଯା ଫଳରେ ଶରୀରର ଯେ କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଛୋଟ ଆଘାତ ଲାଗିଲେ ତାହା ଏହି ଜ୍ଞାନ ତନ୍ତୁ ସାହାଯ୍ୟରେ ମୟିଷ୍କକୁ ଯାଇ ଆଘାତର କଷ୍ଟ ଅନୁଭବ କରାଇଥାଏ । ତେଣୁ ସ୍ୱର୍ଶ ସାଧନା ତିତୀକ୍ଷା ବା ସହନଶୀଳତା ବୃଦ୍ଧି କରିଥାଏ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ ଭୀଷ୍ମ ପିତାମହ ଉତ୍ତରାୟଣ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଆସିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶରଶଯ୍ୟାରେ ତୀଷ୍ମ ଶରମାନଙ୍କର ବେଦନା ଶରୀରରେ ସହନ କରି ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଅନେକ ସଦୁପଦେଶ ଦେଇ ପାର୍ଥିଲେ ।

ଅନ୍ୟ ତନ୍ମାତ୍ରା ସାଧନା ପରି ସ୍ପର୍ଶ ସାଧନା ବି କରା ଯାଇପାରେ । ବରଫରେ ଶୋଇ ଥଣ୍ଡାର ଅନୁଭୃତି,ଗରମ ଚଟାଣରେ ଶୋଇ ଉଷ୍ମତାର

ଅନଭୂତି , ଗଦିରେ ଶୋଇ କୋମଳତାର ଅନୁଭୂତି ଓ କଠିନ ତକ୍ତପୋଷରେ ଶୋଇ କଠିନତାର ଅନୁଭୂତି ମାନଙ୍କର ସ୍ମରଣ ଚିନ୍ତନ କରି ଏହି ସାଧନ କରା ହୁଏ । ଏହି ସାଧନାର ସିଦ୍ଧି ସ୍ୱରୂପ ସାଧକ, କଠିନତାରେ କୋମଳତା ଅନୁଭବ କରିଥାଏ ଉଷ୍ମତାରେ ଶିତଳତା ଅନୁଭବ କରିଥାଏ । ଏହା ଫଳରେ ସାଧକ ଯେଉଁ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଥିଲେ ବି ନିଜ ଶରୀରରେ ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଅନୁଭୂତି ଆଣି ପାରିବ । ସର୍ବଦା, ବାହ୍ୟ ଜଗତର ପରିସ୍ଥିତିରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ପରିବର୍ତ୍ତନର ପ୍ରଭାବ ସାଧକ ଉପରେ ପଡିପାରେ ନାହିଁ ଓ କଠିନତା, ନରମତ୍ୱ, ଶିତଳତା ଓ ଉଷ୍ମତା ଅନୁସାରେ ସେ ତାର ଆବଶ୍ୟକୀୟ ଅନୁଭୂତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ ।

ସର୍ଶ ସାଧନା ଚିଉବୃତ୍ତିକୁ ଏକାଗ୍ର କରି ମନକୁ ବଶରେ ଆଣିବା ସହିତ କର୍ମଯୋଗ ଓ ପ୍ରକୃତି ପ୍ରବାହରୁ ଶରୀର ଉପରେ ହେଉଥିବା କଷ୍ଟ ସହ୍ୟ କରିବାର ଶକ୍ତି ମଧ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଅର୍ଥାତ୍ ସାଧନା ବଳରେ ପ୍ରକୃତି ପ୍ରବାହ ଜନିତ କଷ୍ଟ ପରିବର୍ତ୍ତେ ସୁଖଦାୟକ ପରିସ୍ଥିତିର ଅନୁଭବ କରିଥାଏ । ଜୀବନକୁ ସଫଳ କରିବାପାଇଁ ମନକୁ ଆଜ୍ଞାକାରୀ, ନୟିନ୍ତିତ ଓ ଅନୁଶାସିତ କରିବା ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ସମସ୍ୟା । ନିଜର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରେ ,ମନ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ, ଭୌତିକ, ପରମାର୍ଥିକ ବା ସ୍ୱାର୍ଥଭାବନା ଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିଲେ ବି , ପ୍ରେତ୍ୟକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମନର ନିୟନ୍ତଣ ନିହାତି ଆବଶ୍ୟକ । ସେଥିପାଇଁ ମନକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ନିୟନ୍ତଣାଧିନ କରିବା ପାଇଁ ମୁନି ରଷି ମାନେ ଧ୍ୟାନ,ତ୍ରାଟକ,ଜପ ଏବଂ ତନ୍କାତ୍ରା ସାଧନା ପ୍ରଭୃତି ଉପାୟମାନ ସ୍ଥିର କରିଛନ୍ତି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ମନ ତ ନିୟନ୍ତିତ ହୋଇଯାଏ ଓ ତା ସହିତ ଅନେକ ଚମକ୍ରାର ସିଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ମିଳିଯାଏ ।

## ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ସାଧନା :

ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଚତୁର୍ଥ ମୁଖ ଓ ଆତ୍ମାର ଚତୁର୍ଥ ଆବରଣ ବା ଆତ୍ନା ପାଖରେ ପହଞ୍ଚିବା ପାଇଁ ଚତର୍ଥ ଫାଟକ ହୋଉଛି ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ।

ଯେତେ ସବୁ ସାଧାରଣ ଜ୍ଞାନ ଅଛି ,ତାହା ସବୁ ଶାରୀରିକ, ସାମାଜିକ, କଳାତ୍କ, ବ୍ୟାପାରିକ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ଅଟେ । ମାତ୍ ଏହି ସାଧାରଣ ଜ୍ଞାନ କେବଳ ସ୍ଥଳ ଶରୀର ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସୀମିତ । ଗଣିତ ସାହିତ୍ୟ ଇତିହାସ ଭୂଗୋଳ ଆଦି ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ ମନୁଷ୍ୟର ଭାିତିକ ତଥା ବ୍ୟାବହାରିକ ଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ହୋଇଥାଏ । ଗୀତା, ଉପନିଷଦ, ବେଦ ଆଦି ସଦ୍ଗନୁ ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ , ଆତ୍ରିକ ଜ୍ଞାନର ବିକାଶ ହୁଏ । ଏହା କେବଳ ଜୀବନର ବିକାଶରେ ତଥା ଆଧ୍ୟାତ୍ତିକ ପ୍ରଗତିରେ ସାହାଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ମାତ୍ ଶାସ୍ତ ଅଧ୍ୟୟନ କରି ଆତ୍ରା ସୟଦ୍ଧୀୟ ଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରିଦେଲେ ଯେ, ଆତୃଜ୍ଞାନ ଲାଭ ହୋଇଯିବ ,ଏହା ଭାବିବା ଭୂଲ । କାରଣ ଜ୍ଞାନର ସୂର୍ପ ହେଉଛି କୌଣସି ବିଷୟକୁ ସମ୍ୟକରୂପେ ଜାଣିବା, ମାତ୍ ବିଜ୍ଞାନର ସ୍ୱରୂପ ହେଉଛି ସେହି ବିଷୟରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ଧାରଣା, ମାନ୍ୟତା ଓ ଅନୁଭୃତି ପାପ୍ତ କରିବା । ଆତୁବିଦ୍ୟା ଅନୁସନ୍ଧିସ୍ମମାନେ ଜାଣ୍ଡି ଯେ ଆତା ଅମର, ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଅଶ, ଶରୀରଠାରୁ ଭିନୁ ଓ ସତ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସୂର୍ପ । କିନ୍ତୁ ଏହି ବୃହତ୍ ଧାରଣାର ବା ଜ୍ଞାନର ଏକ କୃଦ୍ଅଶ ବି ସେମାନଙ୍କର ଶୃଦ୍ଧା,ମାନ୍ୟତା ଓ ଅନୁଭୃତି ପରିସର ମଧ୍ୟକୁ ନ ଆସିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଧାରଣା କେବଳ ଜ୍ଞାନ ହିସାବରେ ରହିଥିବ । ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ମୃତ୍ୟୁ ଦେଖି ବିଚଳିତ ହେଉଛି, ନିଜର ଦୁଃଖ, କଷ୍ଟ, ଅଭାବ, ତୃଷା, ଲାଳସାରେ ସେ ସବୃଦିନେ ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ ଛଟପଟ ହେଉଛି ।

.....

ତେଣ ସେ ଆତ୍ରୋନ୍ତି ପଥକୁ ଉପେକ୍ଷା କରି ନିଜର ଭୌତିକ ଉନ୍ତି ପଥରେ ଧାଉଁଛି । କିନ୍ତୁ ଆତ୍ରା, ଅମର, ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଅଂଶ ଓ ଶରୀର ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ବୋଲି ଲାଭ କରିଥିବା ଜ୍ଞାନ ଉପରେ ତାର ବିଶାସ, ଶଦ୍ଧା ଓ ଆସା ରହି ଥିଲେ ବି , ସେ ବିଷୟର ମାନ୍ୟତା ଓ ଅନୁଭୃତି ଲାଭ କରିବାକୁ ସେ ସମୟ ଦେଇପାର ନାହିଁ । ଆତ୍ରା ବିଷୟରେ ତାଭ୍ୱିକ ମାନ୍ୟତା ସ୍ଥିରକରି, ତାକୁ ସମ୍ପର୍ଷ ଅନୁଭବ କରିବା ହେଉଛି ବିଜ୍ଞାନର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ । ସାଧାରଣତଃ ଲୋକେ ଶରୀରକ ନିଜେ ବୋଲି ଭାବ ଥିବାର ଜାତି, ବର୍ଣ୍ଣ, ବଂଶ, ସମ୍ପଦାୟ, ପଦ, ବିଦ୍ୟା, ଧନ, ସ୍ଥିତି ଆଦି ଆଧାରରେ ନିଜର ପରିଚୟ ଦେଉଛନ୍ତି । କାରଣ ମନଷ୍ୟ ଭିତରେ ଯେଉଁ ଅହମ୍ ଅଛି,ସେ ଏହିପ୍ରକାରେ ନିଜକୁ ମାନ୍ୟତା ଦେବାକୁ ଇଛାକରୁଛି । ସ୍ୱାର୍ଥ ଜଡିତ ଅହମ୍ , ଧନ ଓ ଭୋଗ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଉପାୟ ଅବଲୟନରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହୁଛି , ପରିଣାମ ସ୍ୱରୂପ ତାକୁ କଳହ, କ୍ଲେଶ, ଦୁଃଖ ଇତ୍ୟାଦିର ସମ୍ମୁଖିନ ହେବାକୁ ପଡ଼ିଛି । ଏସବୁ ତାର ଅଜ୍ଞାନ ମନୋଭ୍ମିର ବିଚାରଧାରା । ଯେଉଁ ୟରରେ ବା କୋଶରେ ପହଞ୍ଚି ,ଜୀବ ଜାଣିପାରେ ଯେ ସେ ଶରୀର ନୃହଁ ,ସେ ଅବୟବ ନୃହଁ, ସେ ପଦାର୍ଥ ନୃହଁ , ସେ ହେଉଛି ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଅଂଶ ସ୍ୱରୂପ ଆତାୁ , ସେହି ୟରକୁ *ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ* କହନ୍ତି ।

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ନମୟ କୋଶ ୟରରେ ରହିଛି ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ସ୍ତୀ ପୁରୁଷ,ମନୁଷ୍ୟ ପଶୁ, କଳା ଗୋରା, ମୋଟା ପତଳା ଆଦି ଶରୀର ସମ୍ବନ୍ଧୀ ପୃଥକତା କୁ ଯାଣି ପାରୁଥାଏ । ସେ ପ୍ରାଣମୟ କୋଶ ୟରକୁ ଗଲା ପରେ ତାର ସ୍ଥିତି ତ ରହେ ତା ସହିତ ଗୁଣ ଆଧାରରେ ତାର ନିଜତ୍ୱ ବୋଧ ଆସିଯାଏ ଯଥା ମୂର୍ଖ, କାୟର, ଶୂରବୀର, ସଙ୍ଗୀତଜ୍ଜ, ବୈଜ୍ଞାନିକ, ବକ୍ତା, ଧନୀ, ଗରୀବ ଇତ୍ୟାଦି । ମନୋମୟ କୋଶ ୟରକୁ ଆସିଗଲେ ନିଜ

ମନର ମାନ୍ୟତା ନିଜ ସ୍ୱଭାବ ଅନୁସାରେ ହୋଇଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ସେ ନିଜର ଲୋଭୀ, ଦୟୀ, ଉଦାର, ବିଷୟୀ, ନାଞିକ,ଆଞିକ,ସ୍ୱାର୍ଥୀ,ପରମାର୍ଥୀ, ଦୟାଳୁ , ନିଷ୍କୁର ଆଦି କର୍ତ୍ତବ୍ୟର ମାନ୍ୟତା ଓ ଧର୍ମର ଔଚିତ୍ୟ ଓ ଅନୌଚିତ୍ୟ ମାନ୍ୟତା ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ ସେତେବେଳେ ସେ ମନୋମୟ କୋଶ ତଥା ତୃତୀୟ ୟରକୁ ଆସି ଯାଇଛି ବୋଲି ବୁଝିବାକୁ ହେବ ।

ଏହା ପରର ୟର ହେଉଛି ବିଜ୍ଞାନମୟ ୟର । ଏଠାରେ ପହଞ୍ଚି ମନୁଷ୍ୟ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ଲାଗେ ଯେ ସେ, ଶରୀରଠାରୁ, ଗୁଣଠାରୁ, ଓ ସ୍ୱଭାବଠାରୁ ଉପରେ , ସେ ଆତ୍ମା, ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଅଶ ବିଶେଷ ଓ ସେ ଅବିନଶ୍ୱର । ଜିହ୍ୱାରେ ଆତ୍ମା ସୟନ୍ଧରେ କହିବା ଲୋକ ଅନେକ, ମାତ୍ର ତାଙ୍କୁ ଆତ୍ମଦର୍ଶ କୁହା ଯାଇ ପାରିବନାହିଁ । ଯେ ଆତ୍ମଦର୍ଶ ,ସେ ଦୃଢ ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଶ୍ରଦ୍ଧା ସହିତ ନିଜେ ଅନୁଭବ କରେ ଯେ ସେ ହିଁ ଆତ୍ମା, ସେ ବିଶୁଦ୍ଧ ,ଶରୀର ତାର ବାହନ, ପ୍ରାଣ ତାର ଅସ୍ତ, ମନ ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ତାର ସେବକ । ତାର ଗୁଣ , ସ୍ୱଭାବ ସାଧାରଣ ସାଂସାରିକ ମନୁଷ୍ୟଠାରୁ ପୃଥକ । ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ, ଆତ୍ମ ସାକ୍ଷାକ୍ରାର, ଆତ୍ମ କଲ୍ୟାଣ , ଆତ୍ମ ପ୍ରାପ୍ତି ଓ ଆତ୍ମ ଦର୍ଶନ ତା ଜୀବନର ଲକ୍ଷ । ଏହି ଲକ୍ଷ ସେତିକିବେଳେ ପୂର୍ଶ ହୁଏ , ଯେତେବେଳେ ଆମ ଅନ୍ତଃତେତନା ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ସହିତ ଅନୁଭବ କରେ ଯେ ସେ ନିଜେ ପରମବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଅବିଚ୍ଛେଦ୍ୟ ଅଶ ବା ଅବିନାଶୀ ଆତ୍ମା । ଏହା ହିଁ ଆତ୍ମ ସାକ୍ଷାକ୍ରାର । ଚାରି ପ୍ରକାର ସାଧନା ରହିଛି ଯାହା ଆତ୍ମସାକ୍ଷାକ୍ରାର କରାଇପାରେ ବା ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇପାରେ । ସେ ଗୁଡିକ ହେଲା – ସୋହଂ ସାଧନା, ଆତ୍ମନୁକୃତି, ସ୍ୱର ବଂଯମ ଓ ଗୁନ୍ତିଜେଦ ।

ସୋହ**ଂ ସାଧନା-** ଏହାକୁ ଅଜପା ଜପ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ । ଆତ୍ୱାର ସୃକ୍ଷୁ ନିଭୃତରେ, ନିଜ ସୟନ୍ଧରେ ପୂର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାନର ସ୍ଥିତି ରହିଛି ଓ ସେହି

ଜ୍ଞାନ ଅହରହ ନିଜର ସ୍ଥିତି ଘୋଷଣା କରି ଚାଲିଛି ଯେପରି ବୁଦ୍ଧି, ବାହ୍ୟ ପ୍ରଭାବରେ ଭ୍ରମିତ ହୋଇ ନିଜ ସ୍ୱରୂପକୁ ଭୂଲି ନ ଯାଉ । ଟିକିଏ ମାତ୍ର ଧ୍ୟାନ ଦେଲେ ଏ ଘୋଷଣା ସହଜରେ ଶୁଣାଯିବ । ଏହି ଧ୍ୱନିକୁ ନିରନ୍ତର ଧ୍ୟାନ ଦେଲେ ଉକ୍ତ ଘୋଷଣା କରୁଥିବା ଅମୃତ ଭଣ୍ଡାର ସ୍ୱରୂପ ଆତ୍ମାର ସମୀପବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ପାରିବ ।

ନାସିକାରେ ପୁରକ ରୂପେ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ପ୍ରବେଶ ସାଥେ ସାଥେ ଏକ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଧ୍ୱନି ହେଉଥାଏ ଯାହା 'ସୋ ୗ ୗ ' ପରି , ଅନ୍ତଃକୁୟକ ସମୟ ତକ ଖଣ୍ଡ ଅ କାର ପରି 'ଅ ଽ ଽ ଽ' ଯାହା ବିରାମ ଧ୍ୱନି , ନିଃଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ନିୟ୍ଲାସନ ସମୟରେ 'ହଂ ଽ ଽ ଽ....' ପରି ରେଚକ ଧ୍ୱନି ଘୋଷିତ ହେଉଥାଏ । ଏହି ତିନି ଧ୍ୱନି ଉପରେ ଧ୍ୟାନ କେନ୍ଦ୍ରିତ କଲେ ଅଜପା ଜପ ବା ସୋହେଂ ସାଧାନା ହେବାକୁ ଲାଗେ ।

ପ୍ରାତଃକାଳରେ ସର୍ଯ୍ୟୋଦୟ ପୂର୍ବରୁ ନିତ୍ୟକର୍ମ ସମାପ୍ତ ପରେ କୌଣସି ଶାନ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ପୂର୍ବକୁ ମୁଖ କରି ବସନ୍ତୁ, ଶିର ଗ୍ରୀବା ମେରୁଦଣ୍ଡ ସିଧା ରଖନ୍ତୁ , ହାତ ଦୁଇଟି କୋଳରେ ତଳ ଉପର କରି ରଖନ୍ତୁ ଓ ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କରନ୍ତୁ । ନାସିକା ଦ୍ୱାରା ବାୟୁ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ଆରୟ କଲେ , ସୂଷ୍ମ କର୍ଣ୍ଣେୟିୟକୁ ସଜାଗ କରି ଶୁଣିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତୁ ଯେ ବାୟୁ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ସମୟରେ 'ସୋଁ । । । ....' ପରି ସୂଷ୍ମ ଧ୍ୱନି ହେଉଛି । ସେହିପରି ଯେତେ ସମୟ ବାୟୁ ଭିତରେ ସ୍ଥିର ରହିବ ଖଣ୍ଡ 'ଅ < < < .....' କାର ପରି ଓ ବାୟୁ ନିୟାସନ ସମୟରେ 'ହଂ .....' ପରି ଧ୍ୱନି ଶୁଣିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତୁ । ସେହି ସମୟରେ ହୃଦୟ ସ୍ଥିତ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଚକ୍ର ରେ ଆତ୍ମାର ତେଜୋମୟ ଷ୍ଟୁଲିଙ୍ଗ କୁ ଧାରଣା କରନ୍ତୁ । ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ସମୟରେ ତଥା 'ସୋଁ । । । । । ଧିନି ହେଉଥିବା ସମୟରେ

ଅନୁଭବ କରନ୍ତୁ ଯେ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ରରେ ତେଜ ବିନ୍ଦୁ ଉଦୟ ହେଉଛି, ତାହା ହିଁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପ୍ରକାଶ । 'ସୋ .....' ଧ୍ୱନିର ଅର୍ଥ ପରମାତ୍ମା , କୁୟକ ସମୟରେ 'ଅ ଽ ଽ ଽ' ଧ୍ୱନିର ଅଥ ମୁଁ ଓ ବାୟୁ ନିୟ୍କାସନ ସମୟରେ ହେଉଥିବା 'ହଂ .....' ଧ୍ୱନିର ଅର୍ଥ ଅଟେ, ରେ ସୂଷ୍ମ କର୍ଷେନ୍ଦ୍ରିୟ ସ୍ଥିର ରଖନ୍ତୁ । ସେହି ଧ୍ୱନିତ୍ରୟର ଅର୍ଥ ସନ୍ମିଳିତ ହୋଇ କହି ଚାଲିଛି ଯେ 'ପରମାତ୍ନା ମୁଁ ଅଟେ'।

' ଅ ' ର ବିରାମ ଭାବନା ପରିବର୍ତ୍ତନର ପ୍ରତୀକ । ପ୍ରାରୟରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଚକ୍ରରେ ସ୍ଥିତ ତେଜ ବିନ୍ଦୁ 'ସୋ ...' ଧ୍ୱନିରେ ବ୍ରହ୍ମ ଭାବନା ହେଉଥିଲା ଓ ପରେ ସେହି ଧ୍ୱନି 'ହଂ ....' ଜୀବ ଭାବନାରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଗଲା । ଏହି ଭାବ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସମୟ 'ଅ ୬ ୬ ୬ ବ ଅବକାଶ କାଳ କୁହାଗଲା । ଏହି ପ୍ରକାର ହଂ ସମାପ୍ତ ହୋଇ, ବାୟୁ ବାହାରକୁ ଆସି ଗଲାପରେ ନୂତନ ବାୟୁ ପ୍ରବେଶ ସମୟରେ ଜୀବ ଭାବ ପରିବର୍ତ୍ତେ ତେଜ ବିନ୍ଦୁରେ ବ୍ରହ୍ମ ଭାବ ଧାରଣା ପାଇଁ ଅବକାଶ ମିଳେ । ଏହି ଦୁଇ ଅବକାଶ ସମୟ 'ଅ ୬ ୬ ୬ ଧ୍ୱନି ସମାନ । ମାତ୍ର ଏ ଧ୍ୱନି ଶୁଣା ଯାଏ ନାହିଁ , କେବଳ 'ସୋ ' 'ହଂ ' ର ଧ୍ୱନିଶୁଣାଯାଏ । 'ସୋ ' ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ପ୍ରତିବିୟ 'ଅ ୬ ୬ ପ୍ରକୃତିର ପ୍ରତିନିଧି ଓ 'ହଂ ' ଜୀବର ପ୍ରତୀକ । ତେଣୁ ଏହି ଅଜପା ଜପରେ ବ୍ରହ୍ମ , ପ୍ରକୃତି ଓ ଜୀବ ର ସମ୍ମିଳନ ଅହରହ ହେଉଥାଏ ।

ସୋହେ ସାଧନାରେ ଯେତେ ଯେତେ ଉନ୍ନତି ହେଉଥିବ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ସେତେ ସେତେ ପରିଷ୍କାର ହେଉଥିବ ,ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ ସୟନ୍ଧିୟ ଧାରଣା ସେତେ ସେତେ ବୃଦ୍ଧି ହେଉଥିବ ଓ ଆତ୍ମ ସାକ୍ଷାକାର ସ୍ଥିତି ସେତେ ସେତେ ନିକଟତର ହେଉଥିବ । ଏହିଥିରେ ପରିପକ୍ୱ ଅବସ୍ଥା ଆସିଗଲେ ସାଧକ ବ୍ରାହ୍ମୀ ସ୍ଥିତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଯିବ ।

୨-ଆହ୍ନାନଭୂତି ଯୋଗ କୌଣସି କୋଳାହଳ ଶୂନ୍ୟ ଶାନ୍ତ ପରିବେଶ ସ୍ଥାନ ନିରୁପଣ କର । ଏହା ବାୟୁ ସଂଚାଳନ କରୁଥିବା ଏକାନ୍ତ କୋଠରୀ ହୋଇପାରେ, ଖୋଲା ନଦୀ ତଟ ହୋଇପାରେ ବା କୌଣସି ଉପବନ ହୋଇପାରେ । ପରିୟାର ଜଳରେ ହାତମୁହଁ ଧୋଇ ,ସମତଳ ସ୍ଥାନରେ ଆସନ ବିଛାଇ, କିୟା କୌଣସି ତକ୍ତପୋଷ ଉପରେ, କିୟା ଆରାମଚୌକୀ ଉପରେ କିୟା ବୃକ୍ଷକୁ ଆଉଜି ବସନ୍ତୁ ।

୧ - ତିନି ଲୟା ଶ୍ୱାସ ନିଅ । ପେଟର ସମୟ ବାୟୂ ବାହାରକୁ ବାହାର କରିଦେବା ଓ ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ବାୟୁ ପୁରଣ କରିଦେଲେ ଏକ ଶ୍ୱାସହୁଏ । ଯେପରି ସ୍ନାନ କରି ବା ହାତପାଦଧୋଇ ଶରୀର ଶୁଦ୍ଧି କରାଯାଏ , ସେହିପରି ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକ୍ରିୟାରେ ତିନି ଲୟା ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା କଲେ ହୃଦୟ ଓ ଫୁସ୍ ଫୁସ୍ ଏକ ପ୍ରକାର ଧାର୍ମିକ ଶୁଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ ।

ତିନି ଲୟା ଶ୍ୱାସ ନେଲାପରେ , ଶରୀରକୁ ଶିଥିଳ କରିଦିଅ ଓ ଧ୍ୟାନକର ଯେ ସମୟ ଶରୀରରୁ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ହୃଦୟରେ ଏକତ୍ରିତ ହେଉଛି । ତା ସହିତ ଭାବନା କର ଯେ ସମୟ ଶରୀର , ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ ସବୁ ନିର୍ଜାବ ଓ ନିଷ୍ତ୍ରାଣ ହୋଇ ଯାଇଛି । 'ମସ୍ତିଷ୍କର ସମୟ ବିଚାର ଓ ଚିନ୍ତା ଅପସରି ଯାଉଛି ଏବଂ ସମୟ ଶରୀର ଭିତରେ ଶାନ୍ତ ନୀଳାକାଶ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇ ଯାଉଛି ' ଏହା ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ପ୍ରଯତ୍ନ କର । କିଛିଦିନ ଲାଗି ଅଭ୍ୟାସ କଲା ପରେ,ଏହିପରି ସ୍ଥିତି ଆସିଯିବ । ଶରୀର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶିଥିଳ ହୋଇ ଗଲା ପରେ , ହୃଦୟ କ୍ଷେତ୍ରରେ ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳୀ ପରିମାଣ ,ଶୁଭ୍ର , ଶ୍ୱେତ କ୍ୟୋତି ସ୍ୱରୂପ ପ୍ରାଣ ଶକ୍ତିକୁ ଧ୍ୟାନ କର । 'ମୁଁ ହିଁ ଅଜର, ଅମର, ଶୁଦ୍ଧ, ବୁଦ୍ଧ,ଚେତନ, ପବିତ୍ର ଇଶ୍ୱରୀୟ ଅଂଶ ଆତ୍ମା , ଏହା ହିଁ ମୋର ସ୍ୱରୂପ ଓ ମୁଁ ହିଁ ସତ୍ ଚିତ୍ ଆନନ୍ଦ ସ୍ୱରୂପ ଆତ୍ମା ' ଏପରି ଭାବନା ମନରେ ରଖି କଳ୍ପନା

\_\_\_\_\_

ନେତ୍ରରେ ସେହି ଜ୍ୟୋତିକୁ ଦେଖ । ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶିଥିଳତା ସହିତ ଆତ୍ମ ଦର୍ଶନର ପ୍ରଥମ ସାଧନା । ଭଲଭାବେ ଏହି ସାଧନା ଅଭ୍ୟାସ ହୋଇଗଲା ପରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ସୋପାନରେ ପାଦ ଦେବାକୁ ହେବ ।

- ୨ ଉପରୋକ୍ତ ଶିଥିଳାବସ୍ଥାରେ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ନୀଳ ଆକାଶର ଧ୍ୟାନ କର ଓ ଆକାଶର ବହୁତ ଉଚ୍ଚରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ପରି ଆତ୍ମଳ୍ୟୋତି ଦେଖକ୍ତ ଓ ସଙ୍କଳ୍ପ କରନ୍ତୁ ଯେ ' ମୁଁ ହେଉଛି ପ୍ରକାଶବାନ୍ ଆତ୍ମା ' । ତା ସହିତ ମନରେ ବାର ବାର ଭାବକ୍ତ ଯେ ଭୂତଳରେ ପଡିଥିବା ଏ ଶରୀର, ମୋର ବାହନ, ମୟ୍ତିଷରେ ଥିବା ମନ ଓ ବୃଦ୍ଧି ମୋର ସେବକ , ମୋର ଇଚ୍ଛାନୁସାରେ ସେମାନଙ୍କୁ କାମରେ ଲଗାଇବା ପାଇଁ ମତେ ମିଳିଛି ଓ ମୁଁ ଏମାନଙ୍କୁ ଆତ୍ୱୋନୃତି ପାଇଁ ଉପଯୋଗ କରିବି ।
- ୩- ସାଧନାର ଦ୍ୱିତୀୟ ସୋପାନ ଅଭ୍ୟାସ ହୋଇଗଲେ ତୃତୀୟ ସୋପାନ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଧ୍ୟାନରେ ନିଜକୁ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସ୍ଥିତିରେ ଉପର ଆକାଶରେ ଅବସ୍ଥିତ ଥିବାର ଦେଖ । ଧ୍ୟାନରେ ଏହି ମନ୍ତ୍ର ଜପ ଯେ
- ' ମୁଁ ସମୟ ପୃଥିବୀ ପୃଷକୁ ମୋର କୀରଣ ରାଶିରେ ଉଦ୍ଭାଷିତ କରୁଛି, ଏ ସଂସାର ମୋର ଲୀଳା କ୍ଷେତ୍ର, ସଂସାରର ସମୟ ବସ୍ତୁ ଓ ଶକ୍ତି ସମୂହକୁ ମୋର କାମରେ ଲଗାଇଛି କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ମୋ ଉପରେ କୌଣସି ପ୍ରଭାବ ପକାଇ ପାରନ୍ତି ନାହିଁ, ପଞ୍ଚ ଭୂତମାନଙ୍କ ଗତିବିଧି ଯୋଗୁ ସଂସାରରେ ଅହରହ ଯେଉଁ ଭୌତିକ ନିର୍ମାଣ ଓ ବିଭାଜନ ସୃଷିହେଉଛି ତାହା କେବଳ ମୋର ମନୋରଞ୍ଜନ ପାଇଁ, ମୁଁ ହେଉଛି ଶୁଦ୍ଧଚୈତନ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ,ପବିତ୍ର ଓ ଅବିନାଶୀ ଆତ୍ୱା,ମୁଁ ମହାନ୍ ପରମାତ୍ୱାଙ୍କ ପବିତ୍ ଷ୍ଟୁଲିଙ୍ଗ ଅଟେ । '

ଏହିପରି ଅଭ୍ୟାସ କରି ଚାଲିଲେ ସାଧନାର ତୃତୀୟ ସୋପାନ ଉତ୍ତମରୂପେ ଅଭ୍ୟାସ ହୋଇଯିବ । ଉପରେ ବର୍ତ୍ତିତ ଭାବନା କରୁଥିଲା \_\_\_\_\_

ସମୟରେ ଯେତେବେଳେ ଶରୀରରେ ଶିହରଣ ଜାତହେବାକୁ ଲାଗିବ ସେତେବେଳେ ମନେ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ସାଧକର ସିଦ୍ଧି ଅବସ୍ଥା ଆସିଯାଇଛି । ଏହି ଅବସ୍ଥାକୁ ଜାଗ୍ରତ ସମାଧି ବା ଜୀବନ୍ନୁକ୍ତ ଅବସ୍ଥା ବୋଲି କୁହାଯାଏ ।

ଆତ୍ମତିଜନର ପ୍ରଥମ ସାଧନା - ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଏହାକୁ ଆତ୍ମ ସମୀକ୍ଷା କହନ୍ତି । ଚଳଚିତ୍ରରେ ଛବିଗୁଡିକ ଚାଲିଲା ପରି ,ଦିନ ଯାକର ସମୟ କର୍ମକୁ କ୍ରମ ଅନୁସାରେ ଦୃଷ୍ଟି ପଟରେ ଗଡାଇ, ଉଚିତ ବା ଅନୁଚିତ ବିଚାର କରିବାର ନାମ ସ୍ଥୁଳ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଆତ୍ମ ସମୀକ୍ଷା । ମାତ୍ର ଏ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଟିକିଏ ପୃଥକ ।

ରାତିରେ ସବୁ କର୍ମ ସମାପ୍ତ ପରେ ଶୟନ କରିବା ସମୟରେ , ଶଯ୍ୟାରେ ଚିତ୍ ହୋଇ ଶୟନ କରନ୍ତୁ , ମୟକ ସିଧାରଖନ୍ତୁ, ପାଦ ସିଧା ଲୟାଇ ଦିଅନ୍ତୁ । ହାତ ଦୁଇଟି ମୋଡି ପେଟ ଉପରେ ରଖନ୍ତୁ । ଆଲୋକ ଲିଭାଇ ଦିଅନ୍ତୁ ଓ ଚକ୍ଷୁ ଅର୍ଦ୍ଧଖୋଲା ରଖନ୍ତୁ । ମନରେ ଭାବିବାକୁ ଆରୟ କରନ୍ତୁ ଯେ ,

'ଆଜିର ଏକ ଦିନ ଏକ ଜୀବନ ଥିଲା ଏବଂ ଦିନର ସମାପ୍ତି ସହିତ ଏକ ଜୀବନ ବି ସମାପ୍ତ ହୋଇଗଲା । ନିଦ୍ରା ମୃତ୍ୟୁ ତୁଲ୍ୟ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ଜୀବନର କାର୍ଯ୍ୟ ସମାପ୍ତ କରି ମୃତ୍ୟୁର କୋଳରେ ଆଶ୍ରୟ ନେବାକୁ ଯାଉଛି'

ତେଣୁ ଆଜିକାର ଜୀବନଶୈଳୀର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସମୀକ୍ଷା କରିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରାଡ କାଳର ଶଯ୍ୟା ତ୍ୟାଗ ପରଠାରୁ ରାତ୍ରୀ କାଳର ଶୟନ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାହା ଯାହା କର୍ମ କରା ଯାଇଛି ତାହାକୁ ବିଶ୍ଳେଷଣ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ସେଗୁଡିକ ଆତ୍ନୋନ୍ନତି ଦିଗରେ କେତେଦୂର ସମୀଚିନ ବା ଅସମୀଚିନ । ଉଚିତ କର୍ମରେ ଉଚିତ ମାତ୍ରାରେ ଧ୍ୟାନ ଦିଆ ଯାଇଥିଲା କି ନାହିଁ , ବହୁମୂଲ୍ୟ ସମୟ, କେତେକ ଉଚିତ କର୍ମରେ ,କେତେକ ଅନୁଚିତ କର୍ମରେ ଓ କେତେକ ନିରର୍ଥକ ବ୍ୟତୀତ ହୋଇଥିଲା କି ନାହିଁ , ଦୈନିକ ଜୀବନ ସଫଳ ଥିଲା ନା ଅସଫଳ ଥିଲା, ଆତ୍ମୋନ୍ନତି ଦିଗରେ କିଛିଲାଭ ହେଲା ନା କ୍ଷତି, ସତ୍କର୍ମରେ ବ୍ୟାପୃତ୍ତି ଅଧିକ ଥିଲା ନା ଅସତ୍କର୍ମରେ ବ୍ୟାପୃତ୍ତି ଅଧିକ ଥିଲା ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରଶ୍ନର ଉତ୍ତର ସହିତ ଦିନ ଯାକର କର୍ମକୁ ନିରୀକ୍ଷଣ କରିବାକୁ ହେବ । ଯେତେ ଅନୁଚିତ କର୍ମ ହୋଇଛି ତାପାଇଁ, ଆତ୍ମା ନିକଟରେ ପଣ୍ଟାତାପ କରି କ୍ଷମା ପ୍ରାର୍ଥନା କରନ୍ତୁ ଓ ତାର ପୁନରାବୃତି ନ କରିବାପାଇଁ ଦୃଢ ପ୍ରତିଜ୍ଞ ହୁଅନ୍ତୁ । ଯେତେ ଉଚିତ କର୍ମ ହୋଇଛି ତା ପାଇଁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଅଶେଷ ଧନ୍ୟବାଦ ଦିଅନ୍ତୁ ଯେ ସେ ଦୟା ପରବଶ ହୋଇ ଏ ସବୁ ଉଚିତ କର୍ମରେ ତାକୁ ମାନସିକ ୟରରେ ପ୍ରେରଣା ଦେଇଛନ୍ତି । ତା ପରେ ଆତ୍ନ ଜ୍ୟୋତିକ ଧ୍ୟାନ କରି କରି ନିଦ୍ୟ ଯାନ୍ତ ।

ଆହୁଟିନ୍ତନର ଦିତୀୟ ସାଧନା ପ୍ରାତଃକାଳରେ ଯେବେ ନିଦ୍ରାଭଗ୍ନ ହୋଇଯିବ, ହାତଗୋଡ ଭିଡି ମୋଡି ସାରି ତିନୋଟି ଲୟା ଶ୍ୱାସ ନେଇ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସଚେତ ହୋଇଯଆନ୍ତୁ । ମନରେ ଭାବନ୍ତୁ ଯେ ' ନିଦ୍ରାରୂପକ ମହା ପ୍ରଳୟରୁ ଆଜି ନୃତନ ଜନ୍ମ ନେଉଛି ଓ ନୃତନ ଜୀବନ ଧାରଣ କରୁଛି ; ଏ ଜନ୍ମକୁ ଏପରି ଭାବରେ ବିନିଯୋଗ କରିବି ଯେପରି ଆତ୍ମିକ ଧନରାଶିର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହୋଇପାରିବ । ଗତ ଦିନରେ ଯାହା ଭୂଲହୋଇଛି ତାହାପାଇଁ ଆତ୍ନା ନିକଟରେ ପଣ୍ଟାତାପ କରି , ଆଉ ସେପରି ଭୂଲ ନ କରିବାର ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିଥିଲି ,ଏବେ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରାର୍ଥନା କରୁଛି ଯେ ସେହି ପ୍ରତିଜ୍ଞା ପାଳନରେ ମତେ ସାହାଯ୍ୟ କରନ୍ତୁ । ଆତ୍ନିକ ଉନ୍ନତି ଦିଗରେ ନୃତନ ଆଶା , ନୃତନ ପରିକଳ୍ପନା ଓ ନୃତନ ଉତ୍ସାହ ସହିତ ଶଯ୍ୟା ତ୍ୟାଗ କରନ୍ତୁ ଓ ନୃତନ ଜୀବନରେ ପଦାର୍ପଣ କରନ୍ତୁ ।

\_\_\_\_\_\_

୩-ସ୍ୱରଯୋଗ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ, ବାୟୁ ପ୍ରଧାନ କୋଶ ହୋଇ ଥିବାରୁ ବାୟୁ ସଂସ୍ଥାନ ବିଶେଷରୂପେ ସଜାଗ ଥାଏ । ଯଦି ଏହି ବାୟୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ଅଧିକାର ମିଳିଯିବ ତେବେ ନିଜର ଅନେକ ପ୍ରକାର ହିତ ସାଧନ ହୋଇପାରିବ ।

ସ୍ୱରଶାସ୍ତ୍ର ଅନସାରେ ଶାସ ପଶାସ ମାର୍ଗକ ନାଡୀ କହନ୍ତି । ଶରୀରରେ ଏହିପରି ୭୨୦୦୦ ନାଡୀ ଅଛି ଓ ଏମାନେ ପାଣବାୟର ଗମନାଗମନ ମାର୍ଗ । ଏମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ନାଭିରେ ଦଶ ନାଡୀ କୃଣ୍ଡଳୀ ଆକାରରେ ଅଛି । ଇଡା, ପିଙ୍ଗଳା,ସଷମ୍ରା, ଗାନ୍ଧାରୀ, ହୟ-ଜିହା , ପଷା, ଯଶସ୍ତିନୀ, ଅଳଂୟଷା, କହ ଓ ଶାଙ୍ଖିନୀ ଇତ୍ୟାଦି ଶରୀରର ବିଭିନ୍ ଭାଗକ ଯାଇଥାନ୍ତି । ଏହି ଦଶ ମଧ୍ୟରୁ ତିନୋଟି ପଧାନ ନାଡୀ । ଇଡା ବା ଚନ୍ଦ୍ର ନାଡୀ ବାମ ନାସାକୁ , ପିଙ୍ଗଳା ବା ସୂର୍ଯ୍ୟ ନାଡୀ ଦକ୍ଷୀଣ ନାସାକୁ ଓ ସୁଷ୍ମୁମା ବା ବାୟୁ ନାଡୀ ଦୁଇ ନାସାର ମଧ୍ୟଭାଗକୁ ଯାଇଛନ୍ତି । ସୂର୍ଯ୍ୟ ଚନ୍ଦ୍ର ଙ୍କ ପରି ଏହି ନାଡୀତ୍ୟ ତାଙ୍କର କର୍ମ ନିୟମିତ ରୂପରେ କରୁଥାନ୍ତି । ଏହି ତିନି ନାଡୀ ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ମୁଖ୍ୟ ସାତ ନାଡୀର ସ୍ଥାନ ଏହି ପକାରେ, ଗାନ୍ଧାରୀର ସ୍ଥାନ-ବାମ ନେତ୍ରେ , ହୟ-ଜିହା-ଦକ୍ଷୀଣ ନେତ୍ରେ , ପୃଷା- ଦକ୍ଷୀଣ କର୍ଣ୍ଣରେ , ଯଶଶ୍ୱିନୀ ବାମ କର୍ତ୍ତରେ , ଅଳୟୁଷା- ମୁଖରେ , କୁହୁ ଲିଙ୍ଗଦେଶରେ ଓ ଶାଙ୍ଖିନୀ – ଗହ୍ୟଦେଶରେ । ତା ଅର୍ଥ ଏହି ଦଶ ନାଡୀର ସ୍ଥାନ ଶରୀରର ଦଶ ଦ୍ୱାରରେ । ସ୍ୱର ଶାସ୍ତ ଅନୁସାରେ ,ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟାର ପତ୍ୟକ୍ଷ ସୟନ୍ଧ ନାଭି କେନ୍ଦରେ । ସେଥିପାଇଁ ପାଣାୟାମ ଦ୍ୱାରା ବାୟୁ , ଉଦର ସଂସ୍ଥାନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ନାଭି କେନ୍ଦ୍ରେ ଏପରି ଘର୍ଷଣ କରିଥାଏ ଯେ, ନାଭି କେନ୍ଦ୍ରରେ ଥିବା ଶୁପ୍ତ ଶକ୍ତି ସମୂହ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାନ୍ତି ।

ଚନ୍ଦ୍ର ଗୁଣ ଶୀତଳତା ଓ ସୃଯ୍ୟର ଗୁଣ ଉଷତା । ଏ ଦୁହିଁଙ୍କ ଅଦୃଶ୍ୟ ରଶ୍ଚି ସ୍ୱର ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ପକାଇଥାଏ । ଶୀତଳତା ପ୍ରଭାବର ସ୍ଥିରତା, ଗ୍ୟାରତା ଓ ବିବେକ ଉପନ ହେଉଥିବା ସଳେ ଉଶ୍ଚତା ପଭାବର ତେଜ. ଶୌୟ୍ୟ, ଚଞ୍ଚଳତା, ଉତ୍ସାହ, କିୟାଶୀଳତା, ବଳ ଆଦି ଗଣ ଉପନ୍ ହୋଇଥାଏ । ମନୁଷ୍ୟକୁ, ଜୀବନ କାଲ ମଧ୍ୟରେ ଶାନ୍ତିପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଅଶାନ୍ତିପୂର୍ଣ୍ଣ , ଦୁଇ ପ୍ରକାର କର୍ମ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ପୁନଃ ପ୍ରେତ୍ୟେକ କର୍ମରେ ପରିଣାମ କଅଣ ହେବ ତାହା ଆରୟ ସମୟର କୀୟ ମନର ସ୍ଥିତିର ଜଣାପଡେ । ତେଣ କୌଣସି କର୍ମ ଆରମ୍ଭ କରିବା ସମୟରେ ଦେଖିବା ଉଚିତ ଯେ ଆୟର ଶରୀର ଓ ମନର ସ୍ଥିତି ଏପକାର କର୍ମାରୟ ପାଇଁ ଅନକଳ ବା ପତି କଳ । ଯେପରି ନିଦାଳୁ ଛାତ୍ ଶ୍ରଦ୍ଧାରେ ବିଦ୍ୟାଧ୍ୟୟନ କରିପାରେ ନାହିଁ ଓ ଏକାନ୍ତ ସ୍ଥିତି ,ମନର ଶାନ୍ତସ୍ଥିତି ଧ୍ୟାନ ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ପରିବେଶ ଇତ୍ୟାଦି । ତେଣୁ ଏହା ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଯେ କାୟ ଓ ମନର ଉପଯୁକ୍ତ ସ୍ଥିତି ହିଁ ସକଳ କର୍ମ ଫଳପଦ ହେବାରେ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ସ୍ୱରଯୋଗୀ ମାନେ କହିଛନ୍ତି ଯେ ବିବେକପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ସ୍ଥାୟୀ କର୍ମ ଚନ୍ଦ୍ର ସ୍ତରରେ କରିବା ଉଚିତ , ଯଥା ବିବାହ ବ୍ତ, ମନ୍ଦିର ନିର୍ମାଣ, କୃଅ ଓ ପୃଷ୍କରିଣୀ ଖୋଦନ,ନୃତନବସ୍ତ ଓ ଆଭ୍ଷଣ ଗହଣ କରିବା,ଶାନ୍ତି ଓ ପୃଷ୍ଟି କର୍ମାରୟ ଇତ୍ୟାଦି । ଯେଉଁ କର୍ମ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଯେଉଁ କର୍ମରେ ବୃଦ୍ଧିର ପ୍ରୟୋଗ ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ, ଶରୀରର ସୃକ୍ଷୁ କୋଶରେ ଚନ୍ଦ୍ରମାଙ୍କ ଶୀତଳତା ପ୍ରବାହିତ ଥିବା ସମୟରେ ସେଗୁଡିକର ଶୁଭାରୟ ହେବା ଉଚିତ ।

କେତେକ କର୍ମ ଅଛି ସେ ଗୁଡିକ ଉତ୍ତେଜନା, ଆବେଗ ଓ ଉସାହ ସହକାରେ କରାଯାଏ ଯଥା ସକଳ କୁରକର୍ମ,ଯୁଦ୍ଧ, ବିଷ ଦେବା, ମଦ୍ୟ ପାନ, ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା,ଜୁଆ, ଚୋରି, ଡକୈତୀ, କାଷ ପଥର ଭାଙ୍ଗିବା ଇତ୍ୟାଦି।

ଶାସ୍ତ୍ରବିତ୍ ମାନେ ବିଶ୍ଲେଷଣ କରି କହିଛନ୍ତି ଯେ ଏପରି କୁର କର୍ମ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱରରେ ଫଳପ୍ରଦ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ସୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱରରେ ଯେ ଉତ୍ତମ କର୍ମ ହୋଇ ନ ଥାଏ , ଏପରି ନୁହେଁ । ପରିବାର ସମାଜ ତଥା ଦେଶର ମଙ୍ଗଳ କର୍ମ ଓ ଆଶ୍ରିତକୁ ରକ୍ଷା କରିବାପାଇଁ ଯୁଦ୍ଧ କରିବା ପ୍ରଭୃତି କର୍ମମାନ ମଧ୍ୟ ଏହି ସ୍ୱରରେ ଉତ୍ତମ ରୂପେ ସଫଳ ହୋଇଥାଏ ।

କିଛି ସମୟ ପାଇଁ ଇଡା , ପିଙ୍ଗଳାରେ ସ୍ୱରର ଗତି ବନ୍ଦ ରହି ସୁଷୁମ୍ନା ସ୍ୱର ଉଦୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ସମୟକୁ ଶରୀରର ସନ୍ଧି ସମୟ ବା ସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟ ବୋଲି କୁହାଯାଏ , ଯେପରି ଦିନର ଉଦୟ ଓ ଅଞ୍ଚକାଳକୁ ସନ୍ଧ୍ୟା କହନ୍ତି । ଏହି ସମୟରେ ଜନ୍ମ ମରଣ ପରି ପାରଲୌକିକ ଭାବନା ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ, ମାନସିକ ବିକାର ଦବିଯାଇ ଆତ୍ମିକ ଚିନ୍ତା ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ ଓ ସଂସାର ପ୍ରତି ବିରକ୍ତି, ଅରୁଚି ଓ ବୈରାଗ୍ୟ ଜାତ ହୁଏ । ଏହି ପ୍ରକାର ସ୍ୱରର ସନ୍ଧ୍ୟା କାଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ବର୍ତ୍ତମାନର ଅପକର୍ମ ପାଇଁ ଅନୁତାପ କରେ ଓ କେତେକ ଏହି ସମୟରେ ଆତ୍ମଚିନ୍ତନ ପ୍ରତି ଆଗ୍ରହି ହୁଅନ୍ତି । ଏହି ପ୍ରକାର ସୁଷ୍ମ ସନ୍ଧ୍ୟାକୁ ସ୍ୱରସନ୍ଧ୍ୟା ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି ଓ ତାହା ଏତେ କମ୍ ସମୟପାଇଁ ଆସେ ଯେ , ତାକୁ ଜାଣିପାରିବା କଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱରସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟ ସହିତ ପରିଚିତ ହୋଇ, ଯଦି ଏହି ସମୟରେ ପରମାର୍ଥ ଚିନ୍ତା ଓ ଇଶ୍ୱର ଆରାଧନା କରାଯାଏ ତାହା ଉଉମ ଫଳପଦ ହୋଇଥାଏ ।

ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱର-ଶାସ୍ତଞ୍ଜ ମାନଙ୍କ ଅନୁଭବକୁ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରଖି ଏହା କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଗୃହରୁ ପ୍ରସ୍ଥାନ ସମୟରେ ଯେଉଁ ସ୍ୱର ଚାଲୁଥିବ ସେହି ପାଦ ଆଗକୁ ବଢାଇ ପ୍ରସ୍ଥାନ କରିବା ଉଚିତ (ଚନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱରରେ ୪ ଥର ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱରରେ ୫ ଥର ସେହି ପାଦକୁ ଭୂମିରେ ଲଗାଇ , ଆଗକୁ ବଢାଇବ) । ଯଦି କୌଣସି କୋଧୀ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଖକୁ ଯିବାକୁ ଅଛି , ତେବେ ଚାଲୁଥିବା ସ୍ୱରର

------ବିପରିତ ପାଦକ ଆଗଳ ବଢାଲ ପସାନ କରିବେ ଓ ଚାଲଥିବା ସରର ଅପ୍ତ

ବିପରିତ ପାଦକୁ ଆଗକୁ ବଢାଇ ପ୍ରସ୍ଥାନ କରିବେ ଓ ଚାଲୁଥିବା ସ୍ୱରର ଅପର ପାର୍ଶ୍ୱ ଉକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ଆଡକୁ ରଖି ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବେ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଚାଲୁ ନଥିବା ସ୍ୱରର ଶାନ୍ତଭାଗ ନିଜ ଆକର୍ଷଣ ଶକ୍ତିଦ୍ୱାରା ପରିବେଶ ଶାନ୍ତ କରିଦେବ ଓ ମନୋରଥ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଯିବ । କିନ୍ତୁ କର୍ମର ଫଳପ୍ରଦତାକୁ ଦୃଷ୍ଟିରେ ରଖି କୌଣସି କର୍ମ ସମ୍ପାଦନ ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ସ୍ୱର ଉଦୟ ହେବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅପେକ୍ଷା କରିବା ଠିକ୍ ନୁହେଁ କାରଣ କେତେକ କର୍ମରେ କର୍ମ ଆରୟର ସମୟ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ଅନୁସାରେ ସ୍ୱରକୁ ମଧ୍ୟ ଉପଯୁକ୍ତ ସ୍ଥିତିକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇ ପାରିବ । ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନର କେତେକ ଉପାୟ ମଧ୍ୟ ସର ଶାସ୍ତ୍ରଜ୍ଞମାନେ କହି ଯାଇଛନ୍ତି ।

- ୧ ଯେଉଁ ନାସାରେ ବାୟୁ ଚାଲୁନାହିଁ ,ସେ ନାସା ବନ୍ଦ କରି ବାୟୁ ଚାଲୁଥିବା ନାସାରେ ବାୟୁ ଆକର୍ଷଣ କରନ୍ତୁ ଓ ସେ ନାସା ବନ୍ଦ କରି , ବାୟୁ ଚାଲୁ ନ ଥିବା ନାସାରେ ବାୟୁ ତ୍ୟାଗ କରନ୍ତୁ । ଏହିପରି କେତେଥର କଲାପରେ ବାୟୁ ସ୍ପର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେବ ।
- ୨ ଯେଉଁ ନାସାରେ ବାୟୁ ଚାଲୁଛି ସେହି ପଟରେ ଶୟନ କରନ୍ତୁ , ବାୟୁ ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେବ । ଯଦି ଏହା ସହିତ ପ୍ରଥମ ପ୍ରକ୍ରିୟା କରାଯାଏ ତେବେ ବାୟୁ ଅତି କମ୍ ସମୟରେ ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରିଦେବ ।
- ୩- ଯେଉଁ ନାସାରେ ବାୟୁ ଚାଲୁ ନାହିଁ ସେହି ପଟ କାଖରେ ଏକ କଠିନ ବସ୍ତୁ କିଛି ସମୟ ରଖିଲେ ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେବ ଏବଂ ତା ସହିତ ଯଦି ପ୍ରଥମ ଓ ଦ୍ୱିତୀୟ ପ୍ରକ୍ରିୟା କରାଯାଏ ତେବେ ଶୀଘ୍ର ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯିବ ।

ଏହି ପରି ଉପାୟରେ ନିଜର ସକଳ କର୍ମାରୟ ସମୟରେ ସ୍ୱରକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ସ୍ଥିତିକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରା ଯାଇପାରେ ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ପାଣୀର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆୟୁଭୋଗ କରିବା ବା ଦୀର୍ଘ ଜୀବନ ଲାଭ କରିବା, ତାର ଶ୍ୱାସକ୍ରିୟା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ସ୍ୱରକୁ ନିୟନ୍ତ୍ରଣରେ ସଂଯମ କରିବା ଦାରା ଦୀର୍ଘ ଜୀବନ ମିଳିଥାଏ ବୋଲି ସ୍ୱରେଯାଗୀମାନେ ମତ ଦିଅନ୍ତି । ପୂର୍ବଜନ୍ୟ କର୍ମାନୁସାରେ କର୍ମଫଳ ଭୋଗପାଇଁ ,ପରମାତ୍ରା ପତ୍ୟେକ ପାଣିଙ୍କୁ ଉପଯୁକ୍ତ ସଂଖ୍ୟାର ଶ୍ୱାସକ୍ତିୟା ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି ଓ ଯେଉଁଦିନ ଓ ଯେଉଁ ସମୟରେ ସେହି ସଂଖ୍ୟାର ଶ୍ୱାସ ସମାପ୍ତ ହୋଇଯିବ ସେହିଦିନ ଓ ସେହି ସମୟରେ ତାର ପାଣର ଅନ୍ତ ହୋଇଯିବ । ସାଧାରଣତଃ ଲୋକମାନେ ଏହାକ ଆୟ ଶେଷ ହୋଇଗଲା ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ଏହି ଶ୍ୱାସକ୍ରିୟା ପାଶୀର ଟେଜରି ,ଯେତେ ରଖି ଥୋଇ ଏହି ଟ୍ରେକରିରୁ ଶ୍ୱାସ ଧନ ବ୍ୟୟ କରା ଯାଇପାରିବ, ପାଣୀ ସେତେ ସ୍ପଳ୍ପ ବା ଦୀର୍ଘ ଜୀବି ହୋଇପାରିବ । ବେଶି ବା କମ୍ ଶ୍ୱାସଧନ ବ୍ୟୟହେବା କାରଣରୁ ଟେଜରି ଖାଲି ହେବାକୁ କମ୍ ବା ବେଶି ଦିନ ଲାଗିବ ଓ ସେହି ଅନୁସାରେ ପାଣୀର ଜୀବନକାଳ ସେହି ହିସାବରେ କମ୍ ଓ ବେଶି ହେବ ।

ପତ୍ୟେକ ମନୁଷ୍ୟ ସାରା ଦିନରେ ୨୧୬୦୦ ଥର ଶାସ କିୟା ନେଇ ଆସିଛନ୍ତି । ଏଥିରୁ କମ୍ବା ବେଶି ଥର ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା ହେଲେ ଶ୍ୱାସଧନ ହୁଏତ ସଞ୍ଚୟ ହୋଇପାରେ ବା ବ୍ୟୟୀତ ହୋଇପାରେ । ତେଣୁ ଏହା ଉପରେ ମନୁଷ୍ୟର ଦୀର୍ଘ ବା ସ୍ୱଳ୍ପ ଜୀବନ ଲାଭ ନିର୍ଭର କରିଥାଏ । ସେହି ହିସାବରେ ଶାସ୍ତକାରମାନେ ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ କେତେକ ଜୀବର ଆୟୁ ତାଲିକା ଦେଲଛନ୍ତି ।

> ଶ୍ୱାସ ପତି ମିନିଟ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆୟୁ ପାଶୀ ୩୨ ଥର ୧୦ ବର୍ଷ ବାନର

| କୁକୁର  | ୨୯ଥର          | ୧୧ ବର୍ଷ   |
|--------|---------------|-----------|
| ମନୁଷ୍ୟ | ୧ <i>୬</i> ଥର | ୧୨୦ ବର୍ଷ  |
| ଘୋଡା   | ୧୯ ଥର         | ୩୪ ବର୍ଷ   |
| କଇଁଛ   | ୫ ଥର          | ୨୦୦୦ ବର୍ଷ |
| ସାପ    | ୮ ଥର          | ୧୦୦୦ ବର୍ଷ |

ସାଧାରଣ କାମ ଇତ୍ୟାଦିରେ ପ୍ରତି ମିନିଟରେ ୧୨ ଥର ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା ହୁଏ , ଦୌଡାଦୌଡି କଲେ ୧୮ ଥର ଓ ମୈଥୁନ କ୍ରିୟାରେ ୩୬ ଥର ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା ହୋଇଥାଏ । ଏଥିରୁ ଜଣାଯାଏ ଯେ ସାଧାରଣ ଗୃହୀ ଓ ଲମ୍ପଟ ମନୁଷ୍ୟର ଆୟୁ , ପ୍ରାଣାୟାମ ଓ ଯୋଗକରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଆୟୁଠାରୁ କମ୍ । କିନ୍ତୁ କୌଣସି କାମ-କାର୍ଯ୍ୟ ନ କଲେ ଯେ ଆୟୁ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଯିବ, ଏପରି ଭାବିବା ମଧ୍ୟ ଉଚିତ ନୁହେଁ । କାରଣ ଅଯଥା ବସି ରହିଲେ ଶରୀରର ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ ସବୁ ଅକ୍ରିୟ ହୋଇ ରୋଗଗ୍ରୟ ହୋଇ ଯିବା ଫଳରେ ଅଧିକ ସଂଖ୍ୟାରେ ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା ହୋଇଥାଏ । ଶରୀର ତଥା ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ ସ୍ୱସ୍ଥ ରଖିବାକୁ ହେଲେ କିଛି ନା କିଛି କାମ କରିବାକୁ ପଡିବ ଓ ପରିଶ୍ରମ ଅନୁସାରେ ଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସର ସଂଖ୍ୟା କମ୍ ବେଶି ହେବ । ସେଥିପାଇଁ ଶକ୍ତି ବାହାରେ ପରିଶ୍ରମ କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।

ସର୍ବଦା ଲୟା ଶ୍ୱାସ ନେବା ଉଚିତ । ନାଭିପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ୱାସନେଲେ , ତାହା ଏକ ପ୍ରକାର କୁୟକ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ଶ୍ୱାସ ସଂଖ୍ୟା ମଧ୍ୟ କମିଯିବ । ମେରୁଦଣ୍ଡରେ ଏକ ପ୍ରକାର ତରଳ ଜୀବନ ତତ୍ତ୍ୱ ସର୍ବଦା ପ୍ରବାହିତ ହେଉଥାଏ ଓ ତାହା ସୁଷୁମ୍ନାକୁ ବଳବାନ କରିବା ସହିତ ମଣ୍ଡିଷ୍ମକୁ ପୋଷଣ ଯୋଗାଇଥାଏ । ତେଣୁ ସର୍ବଦା ମେରୁଦଣ୍ଡ ସିଧା କରି ବସିବା ଉଚିତ ଯେପରି ଏହି ତରଳ .----

ଜୀବନ ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରବାହରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି ହେବନାହିଁ । ଶୋଇବା ସମୟରେ ପ୍ରଥମେ ଶରୀରର ବାମ ପଟ ତଳକୁ କରି ଓ ପରେ ଦକ୍ଷୀଣ ପଟ ତଳକୁ କରି ଖୋଇବା ଉଚିତ । କାରଣ ସେହି ଅନୁସାରେ ସ୍ୱରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଥାଏ । ଚନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱରର ଶିତଳତାରେ ଅଗ୍ନି ମନ୍ଦ ହୁଏ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱରର ଉଷତାରେ ଅଗ୍ନି ତୀବ୍ର ହୁଏ । ଏହାର ପ୍ରଭାବ ମଧ୍ୟ ଆମ ଜଠରାଗ୍ନି ଉପରେ ପଡିଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସ୍ୱରରେ ଆହାର କରିବା ଉଚିତ ଓ ଭୋଜନ ପଣ୍ଟାତ୍ ସେହି ସ୍ୱରରେ କିଛି ସମୟ ରହିବା ଉଚିତ । ଭୋଜନ ପରେ ସ୍ୱର ସୂର୍ଯ୍ୟ ନାଡୀରେ ରଖିବାପାଇଁ ପ୍ରଥମେ ବାମ ପଟ କରି ଶୋଇବାକୁ ହୋଇଥାଏ ।

ଇଡା, ପିଙ୍ଗଳା ଓ ସୁଷୁମ୍ନା ନାଡୀ ମାନଙ୍କ ଗତି ବିଧି ଉପରେ ଉଉମ ରୂପେ ଧ୍ୟାନ ରଖି ପାରିଲେ ମନୁଷ୍ୟର ବାୟୁ ତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ସମ୍ୟକ ଅଧିକାର ଆସିଯିବ । ଏହି ବାୟୁ ତତ୍ତ୍ୱ ସାହାଯ୍ୟରେ ଏପରି କେତେକ ଘଟଣା ପ୍ରବାହ ଅଛି ଯାହାର ପୂର୍ବାନୁମାନ କରାଯାଇ ପାରିବ ଓ ତଦନୁସାରେ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ପାରିବ । ମକଡୀ, ବର୍ଷା ହେବାର ପୂର୍ବାନୁମାନ କରି ନିଜକୁ ବର୍ଷାର କରାଳତାରୁ ରକ୍ଷାକରିବା ପାଇଁ ପ୍ରବନ୍ଧ କରିଥାଏ । ବାୟୁ ସହିତ ବର୍ଷାର ସୁକ୍ଷ୍ମ ସମ୍ପନ୍ଧ ଅଛି । ତେଣୁ ମକଡୀ ନିଜ ଚେତନା ଦ୍ୱାରା ବର୍ଷା କେତେବେଳେ ହେବ ପ୍ରଥମରୁ ଜାଣିପାରେ । ସେହିପରି ସ୍ୱରଯୋଗୀ ମାନଙ୍କର ବାୟୁ ପରୀକ୍ଷଣର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚେତନା ଅଛି । ତେଣୁ ସେମାନେ ଭବିଷ୍ୟତ ଘଟଣାର ସମ୍ଭାବନା, ଦୁର୍ଘଟଣା, ପରିବର୍ତ୍ତନ ଓ ବିଲକ୍ଷଣତା ଇତ୍ୟାଦି ବିଷୟରେ ନିଜ ବାୟୁ ପରୀକ୍ଷଣ ଚେତନାରେ ତଥା ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟିରେ ଜାଣିପାରେ । ଏହିପରି ସ୍ୱରଯୋଗୀମାନେ ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ଦେବାରେ ସମାଜରେ ପତିଷ୍ଠିତ ହୋଇ ପାରିଛନ୍ତି ।

ବାୟୁ ସାଧନା: ୧- ଶାକ୍ତ ବାତାବରଣରେ ମେରୁଦଶ୍ଚ ସିଧା କରି ବସି ଯାଆନ୍ତୁ ଓ ନାଭି ଚକ୍ରରେ ଶୁଭ୍ର ଜ୍ୟୋତି ମଣ୍ଡଳର ଧ୍ୟାନ କରନ୍ତୁ । ସେହି ମଣ୍ଡଳରେ ସମୁଦ୍ର ଜୁଆର ଓ ଭଟ୍ଟା ପରି ଢ଼େଉ ଉଠିଲା ପରି ଦେଖିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରନ୍ତୁ ।

- ୨- ଯଦି ବାମ ନାସାରେ ବାୟୁ ଚାଲୁଥିବ ତେବେ ନାଭିକେନ୍ଦ୍ର ଜ୍ୟୋତି ମଣ୍ଡଳର ବର୍ଣ୍ଣ ଚନ୍ଦ୍ରମାଙ୍କ ପରି ହଳଦୀ ବର୍ଣ୍ଣ ହେବ ଓ ନାଭିକେନ୍ଦ୍ରର ବାମ ଭାଗରେ ଥିବା ଇଡା ନାଡୀରେ ବାୟୁର ଗମନାଗମନ ହେବ । ନାଭିକେନ୍ଦ୍ରରୁ ମୂଳାଧାର ଚକ୍ର , ମେରୁଦଣ୍ଡ ଓ ମସ୍ତିଷ୍କର ଉପରଭାଗ ପରିକ୍ରମା କରି ବାମ ନାସାପୁଟକୁ ଇଡା ଯାଇଥାଏ । ନାଭିକେନ୍ଦ୍ରର ବାମଭାଗର କ୍ରିୟାଶୀଳତା କାରଣରୁ ଇଡାନାଡୀ କାମ କରେ ଓ ସେଥିରେ ବାୟୁ ଚଳାଚଳ କରେ । ଏହି ଚିତ୍ରକୁ ନିଜର ଦିବ୍ୟନେତ୍ର ଦ୍ୱାରା ଭଲଭାବେ ପରୀକ୍ଷଣ କରନ୍ତୁ ।
- ୩- ଯଦି ଦକ୍ଷୀଣ ନାସାରେ ବାୟୂ ଚାଲୁଥିବ ତେବେ ନାଭି କେନ୍ଦ୍ର ଜ୍ୟୋତି ମଣ୍ଡଳର ବର୍ଣ୍ଣ ପ୍ରଥମେ ଲାଲରେ ଆରୟ ହୋଇ ଶ୍ୱେତ ବର୍ଣ୍ଣ ହେବ । ଏହାର ଦକ୍ଷୀଣ ଭାଗରୁ ପିଙ୍ଗଳା ନାଡୀ ମୂଳାଧାର ଚକ୍ର , ମେରୁଦଣ୍ଡ ଓ ମଣ୍ଡିଷ୍କର ଉପରଭାଗ ପରିକ୍ରମା କରି ଦକ୍ଷୀଣ ନାସାପୁଟକୁ ଯାଇଥାଏ । ଏହି ନାଡୀରେ ବାୟୂର ଗମନାଗମନ ଓ ପରିକ୍ରମାର ଚିତ୍ର ନିଜ ଦିବ୍ୟ ନେତ୍ରରେ ନିରୀକ୍ଷଣ କରନ୍ତୁ ।
- ୪- ଯଦି ସ୍ୱରସନ୍ଧି ହୋଇଥିବ ତେବେ ନାଭିଚକ୍ର ସ୍ଥିର ରହେ ଓ ସେଠାରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ପ୍ରାଭାବ ନ ଥାଏ କି କୌଣସି ପ୍ରକାର ବାୟୁର ଗମନାଗମନ ନ ଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ତୃତୀୟ ନାଡୀ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପ୍ରବାହ ପରି ସଂଚାଳିତ ହେଉଥାଏ । ଏହାକ ସଷମା ନାଡୀ କହନ୍ତି ।

୪- ସୁଷୁମ୍ନାରେ ଯେଉଁ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପ୍ରବାହ ହୁଏ, ତାହା ହିଁ ଆତ୍ମାର ଚଞ୍ଚଳତା । ପ୍ରଥମେ ଏହି ଚଞ୍ଚଳତା ଆଲୋକର ଏକ କ୍ଷୁଦ୍ର କୀରଣ ସଦୃଶ ହୋଇଥାଏ କିନ୍ତୁ ଯେତେ ଯେତେ ସାଧନା ହୋଇ ଚାଲିବ, ଏହି ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଚମକ ସେତେ ସେତେ ଅଧିକ ସମୟ ଓ ଅଧିକ ଉଜ୍ଜଳ ହେବ ।

- ୫- କିଛିଦିନ ପରେ ଏହି ଚମକ, ବାଦଲ ମଧ୍ୟରେ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଝଟକା ଆସିଲାପରି ଆସିବ ଓ ଏହାର ଚମକତା ଆହୁରି ବିୟାର ହୋଇଯିବ । ଏହି ସମୟରେ ସୁଷୁମ୍ନାର ରଙ୍ଗ ରୂପ କେତେ ପ୍ରକାରର ହୋଇଯାଏ । କେତେବେଳେ ବଙ୍କା, ତେଢା ଓ ଗୋଲାକାର ତ କେବେ କେବେ ବିଭିନ୍ନ ଆକାରର ଦେଖାଯାଏ । ଏହା ଆତ୍ମାର ସ୍ଥିତି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ତ୍ରୀଗୁଣ, ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ , ସଂସ୍କାର ଓ ଅନ୍ତଃକରଣର ସ୍ଥିତି ଯାହା ହୋଇଥିବ ସେହି ଅନୁରୂପ ସୁଷୁମ୍ନାର ରୂପ ଦୃଷ୍ଟି ଗୋଚର ହେବ ।
- ୬- ଯେଉଁ ସ୍ୱରରେ ବାୟୁ ଚାଲୁଥିବ ନାଭିଚକ୍ରର ସେହି ପଟରେ ଯୁଆର ଭଟ୍ଟା ପରି ଅନୁଭବ ହେବ ଓ ସେହି ଆଧାରରେ ନାଭିଚକ୍ରରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ବା ଚନ୍ଦ୍ରମାର ଆଭା ଦୃଶ୍ୟ ହେବ । ଶ୍ୱାସ କ୍ରିୟା ଯେତେ ଯେତେ ହେଉଥିବ ତାକୁ ସ୍ୱାଭାବିକ ରୀତିରେ ହେଉଥିବାର ଦେଖିବା ଉଚିତ । ଥରେ ଶ୍ୱାସ ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ଭିତରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଫେରିବାକୁ ଆରୟ କଲେ ତାକୁ ଆଭ୍ୟନ୍ତର ସନ୍ଧି କହନ୍ତି । ସେହିପରି ଶ୍ୱାସ ପୂର୍ଣ୍ଣ ମାତ୍ରାରେ ବାହାରିଯାଇ ନୁତନ ବାୟୁ ପ୍ରବେଶ କରିବାକୁ ଆରୟ କଲେ ତାକୁ ବାହ୍ୟ ସନ୍ଧି କହନ୍ତି । ଏହି କୁୟକ ସମୟରେ ସୁଷୁମ୍ନାର ଦୃତ ଗାମିନୀ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଆଭାକୁ ସଜାଗତା ପୂର୍ବକ ଦେଖିବା ଉଚିତ ।
- ୭- ଯେତେବେଳେ ସ୍ୱର, ଇଡାରୁ ଓ ପିଙ୍ଗଳାକୁ ଓ ପିଙ୍ଗଳାରୁ ଇଡାକୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ କରେ ସେତେବେଳେ ସୁଷ୍ପମ୍ବାର ସନ୍ଧି ସମୟ ଆସେ ।

\_\_\_\_\_

ଯଦି ସ୍ୱରର ପରିବର୍ତ୍ତନ ସ୍ୱାଭାବିକ ଥାଏ ତେବେ ସୂଷୁମ୍ନା ସନ୍ଧି ସମୟ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା କଠିନ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ସ୍ୱରଯୋଗୀମାନେ ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନର ପଦ୍ଧତି ଅବଲୟନରେ ସ୍ୱର ପରିବର୍ତ୍ତନ କରି , ସୂଷୁମ୍ନାର ସନ୍ଧି ସମୟ ପ୍ରାପ୍ତ କରି , ତାହାରି ମଧ୍ୟରେ ଆତ୍ମଳ୍ୟୋତି ଦର୍ଶନ କରିଥାନ୍ତି । ଏହି ଜ୍ୟୋତି, ଆରୟରେ ବିଭିନ୍ନ ଆକାରର ଓ ଅସ୍ଥିର ହେଲେ ବି ଶେଷରେ ମଣ୍ଡଳାକାର ଓ ସ୍ଥିର ହୋଇଥାଏ । ଜ୍ୟୋତିର ଏହି ସ୍ଥିରତା ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ସାଧନାରେ ସଫଳତାର ପରିଚାୟକ । ଏହି ସ୍ଥିତିରେ ଆତ-ସାକ୍ଷାକାର ହୋଇଥାଏ ।

ସୁଷୁମ୍ନାରେ ଅବସ୍ଥାନ କରିବା ଅର୍ଥ ବାୟୂ ଉପରେ ନିଜର ଅଧିକାର ପାଇବା । ଏହି ସଫଳତା ଫଳରେ ଅଣିମା , ଲଘିମା ଆଦି ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଥିଲା ଓ ସ୍ୱରଯୋଗୀ ଲୋକ-ଲୋକାନ୍ତର ଗମନାଗମନ କରି , ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡରେ ନିଜର ପ୍ରଭୂତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରି ପାରୁଥିଲେ । ବର୍ତ୍ତମାନର ଯୁଗ ପ୍ରବାହରେ ତ ସେପରି ସ୍ୱରେଯାଗୀ ମିଳିବା କଷ୍ଟ ଓ ଅଣିମା ଲଘିମା ସିଦ୍ଧିପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ କେହି ଲୋକ-ଲୋକାନ୍ତର ଗମନା ଗମନ କରିବା ଅସୟବ । ମାତ୍ର ଜଣେ ନର ତନୁଧାରୀ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ବିଜୟୀ ତାର ମାନସିକ ଆବରଣ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରରୁ ଦେବତନ୍ତ୍ୱ ଲାଭକରି ଦିବ୍ୟଆତ୍ରା ହୋଇଯାନ୍ତି ।

୪-ଗ୍ରନ୍ଥିତେଦ : ଏହା ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ସାଧନାର ଚତୁର୍ଥ ସୋପାନ । ଏହି ସୋପାନରେ ପହଞ୍ଚି ଗଲାପରେ ମନୁଷ୍ୟ ଜାଣିପାରେ ଯେ ସେ ତୀନୋଟି ସୂକ୍ଷ୍ମ ବନ୍ଧନରେ ପଡିଛି । ସେ ବନ୍ଧନ ଗୁଡିକ ହେଲା ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥି, ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ଓ ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ନାମରେ ତୀନି ଗଣ୍ଠି ବା ଗ୍ରନ୍ଥି । ଏମାନଙ୍କୁ ତ୍ରୀଗୁଣ ବୋଲି କହି ପାରନ୍ତି । କାରଣ ରୁଦ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥି ତମଗୁଣର, ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ସତ୍ ଗୁଣର ଓ ବ୍ରହଗ୍ରନ୍ଥି ରଜ ଗୁଣର ପ୍ରତୀକ । ଏହି ତୀନି ଗୁନ୍ଥି ଫିଟିଗଲେ ଜୀବ ତୀନିଗୁଣକୁ

ଅତୀକ୍ରମ କରିଯିବ ଓ ସେ ଏହିପରି ତ୍ରିଗୁଣାତୀତ ହୋଇ ,ଚିରଶାନ୍ତି ଓ ଚିରଆନନ୍ଦର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଯିବ ।

ଏହି ତୀନିଗ୍ରନ୍ଥି ପ୍ରତୀକ ସ୍ୱରୂପ , ମନୁଷ୍ୟ ତୀନି ସରି ଓ ତୀନି ଗ୍ରନ୍ଥି ବିଶିଷ୍ଟ ଯଜ୍ଞୋପବିତ ଧାରଣ କରେ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥି ତ୍ରୟ ତମ,ସତ୍ ଓ ରଜ ଗୁଣତ୍ରୟର ତଥା ସ୍ଥୁଳ,ସୂକ୍ଷ୍ମ ଓ କାରଣ ଶରୀରର ପ୍ରତୀକ । ତମଗୁଣ ପ୍ରକୃତିର, ରଜଗୁଣ ଶରୀରର ଓ ସତ୍ଗୁଣ ଆତ୍ମାର ପରିଚାୟକ । ବ୍ୟବହାରୀକ ଜୀବନରେ, ତମଗୁଣ ସାଂସାରୀକ ଜୀବନ, ରଜଗୁଣ ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ଜୀବନ ଓ ସତ୍ଗୁଣ ଆଧ୍ୟାତ୍ମୀକ ଜୀବନର ପରିଚାୟକ । ତୀନି ଗ୍ରନ୍ଥି ବିଶିଷ୍ଟ ଯଜ୍ଞୋପବିତ ଧାରଣ କରିବାର ଅର୍ଥ ଜୀବ ଏହି ତୀନି ଗଣ୍ଠିରେ ବନ୍ଧାହୋଇ ପଡିଛି । ଏହି ଗଣ୍ଠିୟ ଖୋଲିବା ଦାୟୀତ୍ୱର ନାମ, ପିତ୍ରରଣ , ରଷିରଣ ଓ ଦେବରଣ ପରିଶୋଧ କରିବାର ଦାୟିତ୍ୱ ।

ଦାର୍ଶନିକ ଦୃଷ୍ଟିରେ ତମଗୁଣର ଅର୍ଥ ଶକ୍ତି, ରଜଗୁଣର ଅର୍ଥ ସାଧନା ଓ ସତ୍ପୁଣର ଅର୍ଥ ଜ୍ଞାନ । ଏହି ତୀନି ଗୁଣର ସନ୍ତୁଳନତାରେ ବ୍ୟତୀକ୍ରମ ହେଲେ ବା ଗୁଣତ୍ରୟ ବିକୃତ ହୋଇଗଲେ ଜୀବ ବନ୍ଧନରେ ପଡି ତା ଜୀବନ କାଳ ମଧ୍ୟରେ ଅନେକ ପ୍ରକାର , ବାଧା,ବିଘ୍ନ, ଦୂର୍ଦ୍ଦଶା ଓ କଠିନତା ଭୋଗ କରିଥାଏ । ଯେତେବେଳେ ଏହି ତୀନିଙ୍କ ସ୍ଥିତି ସନ୍ତୋଷଜନକ ହୁଏ ସେତେବେଳେ ଜୀବ ତ୍ରୀଗୁଣାତୀତ ହୋଇ ଶାନ୍ତି ଓ ଆନନ୍ଦ ସାଗରରେ ବୃଡିଯାଏ । କିନ୍ତୁ ଦେଖିବାକୁ ଗଲେ , ସଂସାରରେ କୌଣସି ଶକ୍ତି ବା ପଦାର୍ଥ ଦୂଷିତ କି ଭୃଷ୍ଟ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି ମାତ୍ର ସେମାନଙ୍କର ଅସତ୍ ଉପଯୋଗ ହିଁ ସେମାନଙ୍କ ଭୃଷ୍ଟ ଓ ଦୃଷିତ କରି ଦିଅନ୍ତି ।

ଆତ୍ମିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅନ୍ୱେଷଣ କରୁଥିବା ମୁନି ଋଷି ମାନେ ଏହା ଜାଣି ପାରିଛନ୍ତି ଯେ ତୀନି ଗୁଣ, ତୀନି ଶରୀର, ତୀନି କ୍ଷେତ୍ର , ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ

ବା ଅବ୍ୟବସ୍ଥିତ ହେବା, ଏକ ଅଦୃଶ୍ୟ କେନ୍ଦ୍ର ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଏହି ଅଦୃଶ୍ୟ କେନ୍ଦ୍ରକୁ ଆତ୍ମିକ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଉନ୍ନତ ଅବସ୍ଥାରେ ପହଞ୍ଚାଇ ପାରିଲେ, ସ୍ଥଳ ,ସୂକ୍ଷ୍ମ ଓ କାରଣ ଶରୀର ଏପରି ସ୍ଥିତିରେ ପହଞ୍ଚି ଯାଇ ପାରିବ ଯେଉଁଠି ତା ପାଇଁ କିଛି ବନ୍ଧନ ନ ଥିବ ।

ସାଧକ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶ ସ୍ଥିତିରେ ପହଞ୍ଚି ଗଲାପରେ ,ତାକୁ ଏପରି ଅନୁଭବ ହୁଏ ଯେପରି ତା ଭିତରେ କଠୋର ଓ ଚକ୍ମକ୍ ହେଲାପରି ତାନୋଟି ସହଜ ଗଣି ରହିଛି । ସେ ମଧ୍ୟରୁ ଗୋଟିଏ ମୂତ୍ରାଶୟ ପାଖରେ, ଗୋଟିଏ ପେଟର ଉପରି ଭାଗରେ ଓ ଅନ୍ୟଟି ମୟିଷ୍କ କେନ୍ଦ୍ରରେ ରହିଛି । ମୂତ୍ରାଶୟ ପାଖରେ ଥିବା ଗଣିକୁ ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥି , ପେଟର ଉପର ଭାଗର ଗଣିକୁ ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ଓ ମୟିଷ୍କ କେନ୍ଦ୍ର ଗଣିକୁ ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି କହନ୍ତି । ଅନ୍ୟ ଶବ୍ଦରେ ଏମାନେ ଯଥାକ୍ରମେ ମହାକାଳୀ, ମହାଲକ୍ଷ୍ମୀ ଓ ମହାସରସ୍ୱତୀ ଗ୍ରନ୍ଥି ନାମରେ ଜଣାଯାନ୍ତି ।

ଏହି ତୀନ ମହାଗ୍ରନ୍ଥିର ଦୁଇ ଦୁଇଟି କରି ସହାୟକ ଗ୍ରନ୍ଥି ରହିଛି । ସେହି ସହାୟକ ଗ୍ରନ୍ଥିମାନେ ସୁଷୁମ୍ନା ନାଡୀମଧ୍ୟରେ ରହୁଥିବା ବ୍ରହ୍ମନାଡୀରେ ରହନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କୁ ଚକ୍ର କହନ୍ତି । ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥିର ସହାୟକ ଗ୍ରନ୍ଥି ହେଲେ ମୂଳାଧାର ଓ ସ୍ୱାଧିଷ୍ଠାନ ଚକ୍ର , ବିଷ୍ଟୁ ଗ୍ରନ୍ଥିର ସହାୟକ ଗ୍ରନ୍ଥି ହେଲେ ମଣିପୂର ଓ ଅନାହତ ଚକ୍ର ଓ ସେହିପରି ବିଶୁଦ୍ଧ ଚକ୍ର ଓ ଆଜ୍ଞା ଚକ୍ର ହେଉଛନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥିର ସହାୟକ ଗ୍ରନ୍ଥି ।

ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥିର ବର୍ଣ୍ଣ କଳା ମିଶା ଲାଲ ରଙ୍ଗ । ଏହାର ଦକ୍ଷୀଣ ଭାଗକୁ ରୁଦ୍ର ଓ ବାମ ଭାଗକୁ କାଳୀ କହନ୍ତି । ଯଦି ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିର ଦକ୍ଷୀଣଭାଗ ଭିତରକୁ ନିରୀକ୍ଷଣ କରାଯାଏ ତେବେ ତାହାର ଉପରି ଭାଗରେ ଶ୍ୱେତ ରଙ୍ଗର ଛୋଟ ଏକ ନାଡୀ ହାଲକା ଭାବରେ ଶ୍ୱେତ ରସ ପ୍ରବାହିତ କରୁଛି ଓ ଏକ ତନ୍ତୁରୁ

ବଙ୍କାଭାବରେ ହଳଦୀବର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ୟୋତିର ଚମକ ବାହାରୁଛି , ମଧ୍ୟଭାଗରେ କଳା ରଙ୍ଗର ଏକ ଛୋଟ ନାଡୀ ସର୍ପ ପରି ମୂଳାଧାରରେ ଗୁଡେଇ ହୋଇ ରହିଛି । ପ୍ରାଣବାୟୁ ଯେତେବେଳେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିର ସମ୍ପର୍କରେ ଆସେ ସେତେବେଳେ ଏଥିରୁ ଡିମ୍ ଡିମ୍ ଶବ୍ଦ ବାହାରେ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥି ମଧ୍ୟରେ ନିରୀକ୍ଷଣ କରି ମୁନି ରଷି ମାନେ ରୁଦ୍ରଙ୍କର ଓ ମହାକାଳୀଙ୍କର ସୁନ୍ଦର ଓ ମନୋରମ ରୂପର ଆଳଙ୍କାରୀକ ଛବି କଳ୍ପନା କରିଛନ୍ତି ।

ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ର ବର୍ଣ୍ଣ, ଗୁଣ, ଆକାର ଓ ଆନ୍ତରିକ ସ୍ଥିତି ସବୁ ବିଷ୍ଟୁ ଓ ଲକ୍ଷ୍ମୀଙ୍କ ଅଧୁନାତନ ଚିତ୍ରୁରୁ ସହଜରେ ପ୍ରତୀତ ହେବ । ନୀଳବର୍ଣ୍ଣ,ଗୋଲ ଆକାର, ଶଙ୍ଖ ଧ୍ୱନି, କୌୟୁଭମଣୀ ଓ ବନମାଳା ଇତ୍ୟାଦି ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥି ଚିତ୍ରର ପ୍ରତିବିୟ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିର ମଧ୍ୟ ଦକ୍ଷୀଣଭାଗ ପୁରୁଷ ପ୍ରଧାନ ଓ ବାମ ଭାଗ ସୀ ପ୍ରଧାନ । ଗ୍ରନ୍ଥିରେ ବିଷ୍ଟୁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ , ବ୍ରହ୍ମା ସରସ୍ୱତୀ ଙ୍କ କଳ୍ପନା ସେହି ପ୍ରକାର ।

ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ମୟିଷ୍କରେ ରହିଛି । ଏହା ଉପରେ ସହସ୍ରାର ଶତଦଳ କମଳ ,ଉପରଭାଗ ଚତୁଷ୍କୋଣ ଓ ତଳଭାଗ ବିୟାରୀତ, ଏହାର ତଳପଟେ ଏକ ତନ୍ତୁ ବ୍ରହ୍ମ ରନ୍ଧ୍ର ସହିତ ସଂଲଗ୍ନ ରହିଛି ।ଏହା ସହସ୍ର ଶୀର ବାଲା ଶେଷନାଗ ଓ ଏହାର ଉପରେ ଶୟନ କରିଥିବା ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନାଭିରୁ ଚତୁର୍ମୁଖ ବ୍ରହ୍ମା ଉତ୍ପନ୍ନ ହେବା ଚିତ୍ରଣ କରା ଯାଇଛି । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିର ବାମଭାଗରେ ଚତୁର୍ଭୁଜୀ ସରସ୍ୱତୀ ବୀଣାର ଝଙ୍କାରରେ ଓଁ ଧ୍ୱନି ଅହରହ ଝଙ୍କତ କରି ଚାଲିଛନ୍ତି ।

ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥି ତ୍ରୟ ଶୁପ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ରହିଛନ୍ତି ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜୀବ ବନ୍ଧନରେ ଦୀନ ହୀନ ଅବସ୍ଥାରେ ପଡି , ଅଭାବ, ଅଶକ୍ତି ଓ ଅଜ୍ଞାନତା କାରଣରୁ ଅଶେଷ ଦୁଃଖ ଯନ୍ତ୍ରଣା ଭୋଗୁଥାଏ । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିତ୍ରୟ ଯେତେବେଳେ ଖୋଲିବାକ୍ ଆରୟ କରିବ ସେତେବେଳଠାରୁ ଜୀବ ସକଳ

\_\_\_\_\_

ବୈତ୍ତବର ଅଧିକାରୀ,ସକଳ ଆନନ୍ଦର ନିର୍ଝର ଓ ସକଳ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶକ୍ତିର ଭଣ୍ଡାର ହୋଇଯିବ । ପଦ୍ମପୁଷ୍ପରେ ଭ୍ରମର ମଧୁ ପାନ କରୁଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ ଦିନ ଶେଷରେ କମଳ ମୁଦ୍ରିତ ହେଲେ ଭ୍ରମର ବନ୍ଧନରେ ରହିଯାଏ । ସେହିପରି ଜୀବ ଏହି ତୀନି ସୁପ୍ତ ବା ମଦ୍ରୀତ ଗ୍ରନ୍ଥିର ବନ୍ଧନରେ ରହିଯାଇଛି । ଯେତେବେଳେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିତ୍ରୟ ଖୋଲିଯିବ , ଜୀବକୁ ମୁକ୍ତିର ଅଧିକାର ସ୍ୱୟଂ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବ । ପକ୍ଷୀ ପେଟର ଉଷ୍ମତାରେ ତାର ଅଣ୍ଡା ପରିପକ୍ୱ ହେଲାପରି ସାଧକର ତପଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟାର ଉଷ୍ମତାରେ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶର ଗ୍ରନ୍ଥିତ୍ରୟ ପରିପକ୍ୱ ହୋଇଯାଏ ।

ଗ୍ରନ୍ଥିସବୁଙ୍କୁ ଖୋଲିବାକୁ ହେଲେ ସେଗୁଡିକର ନିମ୍ନ ଭାଗରେ ଥିବା ବୀଜଶକ୍ତିକୁ ସଂଚାର କରିବାକୁ ହେବ । ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥିର ତଳେ କ୍ଲାଁ ବୀଜ , ବିଷ୍ଣୁଗ୍ରନ୍ଥି ତଳେ ଶ୍ରାଁ ବୀଜ ଓ ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥିର ତଳଭାଗରେ ହ୍ରାଁ ବୀଜ ନିବାସ କରନ୍ତି।

ହୁମ୍ବନ୍ଥି ଭେଦ-ରେଚକ ପ୍ରାଣାୟାମ ଦ୍ୱାରା ଅପାନ ଓ କୂର୍ମ ପ୍ରାଣବାୟୁ ରୂପକ ଚିମୁଟାରେ ମୂଳବନ୍ଧକୁ ବାନ୍ଧି ଦବାଇବା ଫଳରେ ଯେଉଁ ଉଷ୍ମତା ଆସେ ସେଥିରେ କ୍ଲାଁ ବୀକ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ବୀକ, ନିଜର ଧ୍ୱନି ଓ ରକ୍ତବର୍ଷ ପ୍ରକାଶ କ୍ୟୋତି ସହିତ ପରିଲକ୍ଷିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ । କୌଣସି ବୟୁରେ, ଏକ ତୀକ୍ଷ୍ମଧାର ବୟୁଦ୍ୱାରା ଛେଦ କରିବାକୁ କୁଞ୍ଚୁକି କ୍ରିୟା କହନ୍ତି । ମୂଳବନ୍ଧରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥିବା କ୍ଲାଁ ବୀକ ତାର ତୀକ୍ଷ୍ମ ଅଗ୍ରଦ୍ୱାରା ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥିର ମୂଳ କେନ୍ଦ୍ରରେ ନିରନ୍ତର କୁଞ୍ଚୁକିକ୍ରିୟା କରି ଚାଲୁଥାଏ ଫଳରେ ମୂଳ କଳିକା ଭିତର ଦେଇ ଲହ ଲହ ହୋଇ ଏକ ତଡିତ ପ୍ରବାହ ଉଠିବାକୁ ଆରୟ କରେ । ଏହାର ଆକାର ଓ ଗତି ଠିକ ସର୍ପ ପରି ତେଣୁ ଏହାକୁ ରୁଦ୍ରଙ୍କ ଗଳାରେ ଥିବା ସର୍ପ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ଆଗ୍ରେୟ ଗିରିର ଅଗ୍ରି ଉଦ୍ୱୀରଣ ପରି

ପ୍ରଥମେ କ୍ଲାଁ ବୀଜର ଅଗ୍ନିଜିହ୍ୱା ପ୍ରକଟ ହୁଏ ଯାହାକୁ କାଳୀଙ୍କ ଲହ ଲହ ହେଉଥିବା ଜିହ୍ୱା ଓ ରୁଦ୍ରଙ୍କ ତୃତୀୟ ନେତ୍ର ରୂପେ ଜଣାଯାଏ ।

ଅପାନ ଓ କୂର୍ମପ୍ରାଣର ଆଘାତରେ ମୂଳବନ୍ଧରେ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଥିବା କ୍ଲାଁ ବୀଜର କୁଞ୍ଚଳୀ କ୍ରିୟାଦ୍ୱାରା ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥି ଶିଥିଳ ହୋଇ, ଧିରେ ଧିରେ ଉନ୍ମୁକ୍ତ ହୋଇ, ଏକ କମଳପୁଷ୍ପପରି ପ୍ରୟୁଟିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଏହିପରି ସାଧକର ପ୍ରଚେଷ୍ଟା ଫଳରେ ରୁଦାଗ୍ନି ସମ୍ପୂର୍ଷ ଖୋଲିଗଲେ, ସାକ୍ଷାତ୍ ରୁଦ୍ର ବା କାଳୀ ବା ଲହ ଲହ ହେଉଥିବା ସର୍ପ ପରି କ୍ଲାଁ ଉଚ୍ଚାରଣ କରୁଥିବା ଅଗ୍ନି ଶିଖାର ସାକ୍ଷାକାର ହୁଏ । ସଂସାରର ସମୟ ଶକ୍ତିର ମୂଳ କେନ୍ଦ୍ର ହିଁ ରୁଦ୍ର । ତେଣୁ ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥି ବା ରୁଦ୍ରଲୋକ ବା କୈଳାଶପୁରୀ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଗଲେ ସାଧକ ମଧ୍ୟରେ ଅପାର ଅଲୌକୀକ ଶକ୍ତି ଭରିଯାଏ । ରୁଦ୍ରଶକ୍ତିର ଶିଥିଳତାରୁ ଜୀବର ମୃତ୍ୟୁ ହୁଏ ତେଣୁ ରଦ୍ୱଙ୍କୁ ମୃତ୍ୟୁ ଦେବତା ବୋଲି କହନ୍ତି ।

 ବିଷ୍ଣଗନ୍ଥି ଭେଦ ଜଳନ୍ଧରବନ୍ଧ ବାନ୍ଧି, ସମାନ ଓ ଉଦାନ

 ପ୍ରାଣବାୟୁ ଦ୍ୱାରା ବିଷ୍ଣୁଗନ୍ଥି ଉନ୍ନୋଚନ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ପ୍ରାଣଦ୍ୱୟ

 ଗ୍ରନ୍ଥି ଉପରେ ଆଘାତ ପରେ ଆଘାତ ଦେଲେ ଗ୍ରନ୍ଥିର ମୂଳ କେନ୍ଦ୍ରରେ ଶ୍ରୀ

 ବୀଜ ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ । ଏହାର ଆକାର ଗେଷ୍ଟୁଫୁଲ ସଦୃଶ,ଏବଂ ଏହା ନିଜ

 ଚାରିପଟେ ଦ୍ରୁତ ଗତିରେ ଘୂର୍ଣ୍ଣନ କରୁଥାଏ । ଘୂର୍ଣ୍ଣନ ସହିତ ଏହା ଶ୍ରୀ ପରି

 ସୂଷ୍ମ ଧ୍ୱନି କରୁଥାଏ । ପୃଥିବୀ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଚାରିପଟେ ଘୂରିଲା ପରି ଏହି ଶ୍ରୀ

 ବୀଜ ବିଷ୍ଟୁ ଗ୍ରନ୍ଥିର ବାହ୍ୟ ପରିଧିରେ ଭ୍ରାମରୀ କ୍ରିୟା କରୁଥାଏ, ଯାହାକୁ

 ଯୋଗୀମାନେ ନିଜର ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟିରେ ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ଅଙ୍ଗୁଳୀରେ ସୁଦର୍ଶନ ଚକ୍ର

 ଘୂରୁଥିବାର ଅନୁଭବ କରିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀ ବୀଜର ଏହି ପରିକ୍ରମା, ଗ୍ରନ୍ଥି ମହାତତ୍ତ୍ୱର

 ଜାଗରଣର ପରିଚୟ ।

ପୂରକ ପ୍ରାଣାୟାମର ପ୍ରେରଣାରେ ସମାନ ଓ ଉଦାନ ବାୟୁ ଦ୍ୱାରା ଶ୍ରୀଁ ବୀଜ ବିଷ୍ଟୁ ଗ୍ରନ୍ଥିର ବାହ୍ୟ ଆବରଣର ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ ଯେତେବେଳେ ଭ୍ରାମରୀ କ୍ରିୟା ଆରୟ କରିଦିଏ, ସେତେବେଳେ ଭ୍ରାମରୀ ଗୁଞ୍ଜନରୁ ଗ୍ରନ୍ଥି ଭିତର ଭାଗରେ ଚୈତନ୍ୟ ଉଦୟ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଏହି ଚେତନାର ବିଦ୍ୟୁତ୍ ତରଙ୍ଗ ଏପରି ଉଠିବାକୁ ଲାଗେ ଯେପରି ଏକ ପକ୍ଷୀର ଦୁଇ ପର ହଲୁଛି । ତେଣୁ ବିଷ୍ମୁଙ୍କର ବାହନ ଏକ ପକ୍ଷୀ ବା ଗରୁଡ ବୋଲି କଳ୍ପନା କରା ଯାଇଛି ।

ଏହିପରି ସାଧନାରେ ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ଉନ୍କୁକ୍ତ ହେଲେ ଓ ସାଧକର ମାନସିକ ୟରରେ ବିଷ୍ଟୁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ବା ପୀତ ବର୍ଣ୍ଣର ଅଗ୍ନିଶିଖା ପରି ଜ୍ୟୋତି ପୁଞ୍ଜର ସାକ୍ଷାତ୍କାର ହୁଏ । ଏହି ପୀତ ଜ୍ୟୋତି ପୁଞ୍ଜର ପ୍ରତୀକ ସ୍ୱରୂପ ବିଷ୍ଟୁଙ୍କର ପରିଧାନ ପୀତାୟର । ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ସ୍ୱର୍ଗ ସୁଖ ଓ ବୈଭବର କେନ୍ଦ୍ର । ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥି ଭେଦ ହେଲେ ସାଧକ ସ୍ୱର୍ଗସୁଖ ଓ ସକଳ ଐଶ୍ୱଯ୍ୟର ଅଧିକାରି ହୋଇଥାଏ ।

ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ଭେଦ- ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ମୟିଷର ସହସ୍ରଦଳ ଛାୟାରେ ଅବସ୍ଥିତ । ଏହାକୁ ଅମୃତ କଳସ କହନ୍ତି । ସହସ୍ରଦଳ ଛାୟାରେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିର ଅବସ୍ଥିତିକୁ କୁହାଯାଏ ସୁରଲୋକର ଅମୃତ କଳସକୁ ରକ୍ଷା କରିବାପାଇଁ ଶେଷ ନାଗ ସହସ୍ର ଫଣା ବିୟାର କରି ଜଗି ରହିଛନ୍ତି । ଉଡ୍ଡିୟାନ ବନ୍ଧ କରି ଧ୍ୟାନ ଓ ଧନଞ୍ଜୟ ପ୍ରାଣ ସାହାଯ୍ୟରେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିକୁ ଭେଦ କରାଯାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଗ୍ରନ୍ଥିର ମୂଳାଧାରରେ ଥିବା ହ୍ରାଁ ବୀଜ ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯାଏ । ଜଳରେ ଲହରୀ ଗତି କଲାପରି ହ୍ରାଁ ବୀଜ ତାର ପ୍ଲାବିନୀ ଗତିରେ ଏହି ଗ୍ରନ୍ଥିକୁ ଦକ୍ଷୀଣାୟନ ରୁ ଉତ୍ତରାୟଣକୁ ପ୍ରେରିତ କରେ । ଚତୁଷ୍କୋଣ ଗ୍ରନ୍ଥିର ଉପର ଭାଗରେ ଏହି ହ୍ରାଁ ତତ୍ତ୍ୱ ଗଣ୍ଠି ତିଆରି କରିବା ସହିତ ରହି ରହିକରି ଆଗକୁ ଗତିକରେ ଓ ଶେଷରେ ସମ୍ପର୍ଣ୍ଣ ପରିକ୍ରମା କରି ଆରୟ ହୋଇଥିବା ସ୍ଥାନକୁ ଫେରିଆସେ । ଗଣ୍ଠି ବାହି ବାହି ଉପର ତଳ ଭାବେ ଗତି କରି ପରିକ୍ମା ସମୟ ମଧ୍ୟରେ

୧୦୮ ଟି ଗଣ୍ଠି କରିଥାଏ । ସେହି ହେତୁ ଜପାମାଳାରେ ୧୦୮ ମାଳାର ବିଧାନ କରାଯାଇଛି ବୋଲି କହନ୍ତି । ଏହି ହ୍ରୀଁ ତତ୍ତ୍ୱର ତରଙ୍ଗ ଙସର ଗତି ପରି ମନ୍ତୁର ଗତିରେ ଯାଉ ଥିବାରୁ ବ୍ରହ୍ମା ଓ ସରସ୍ୱତୀଙ୍କ ବାହନ ଙସ ବୋଲି ଧରି ନିଆ ଯାଇଛି । ସେହିପରି ଗତି କରିବା ସମୟରେ ବୀଣାର ଝଙ୍କାର ସଦ୍ଶ ହ୍ରୀଁ ତତ୍ତ୍ୱର ଧୃନି ସରସ୍ୱତୀଙ୍କ ବୀଣାର ଝଙ୍କାର ଧୃନିର ପରିଚାୟକ ।

କୃୟକ ପ୍ରାଣାୟାମର ପ୍ରେରଣାରେ ହ୍ରାଁ ବୀଜର ପ୍ଲାବିନୀ କ୍ରିୟା ଆରୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କ୍ରିୟା ନିରନ୍ତର ହେଉଥିଲେ ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ଉନ୍ମୁକ୍ତ ହୋଇଯାଏ । ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ଉନ୍ମୁକ୍ତ ହୋଇଗଲେ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ରୂପ ହେଉ ବା ସରସ୍ୱତୀଙ୍କ ରୂପ ହେଉ ଅଥବା ପ୍ରକମ୍ପିତ ଶ୍ୱେତବର୍ଣ୍ଣ ଶୁଭ୍ର ଜ୍ୟୋତି ଶିଖା ସଦ୍ୱଶ ହେଉ , କୌଣସିର୍ର୍ପର ବି ସାକ୍ଷାକ୍ତାର ହୁଏ । ଏହି ସ୍ଥିତିକୁ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ,ବ୍ରହ୍ମପ୍ରାପ୍ତି ,ବ୍ରାହ୍ମୀସ୍ଥିତି ବ୍ରହ୍ମଲୋକ ବା ଗୋଲୋକ ପ୍ରାପ୍ତି ବୋଲି କହନ୍ତି । ଏହି ସ୍ଥିତି ଆସିଗଲେ ସାଧକ ଆତ୍ମଜ୍ଞାନ ରୂପକ ବଳରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ । ଏଥିରେ ସାଧକର ଆତ୍ମିକ ଶକ୍ତି ଜାଗ୍ରତ ହୋଇ ତାକୁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚାଇ ଦିଏ ଓ ସେ ବ୍ରାହ୍ମୀସ୍ଥିତିର ଆନନ୍ଦ ତଥା ବ୍ରହ୍ମାନନ୍ଦ ଉପଲବ୍ଧି କରେ । ସାଧକ, ନିଜର ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ହଠଯୋଗର ଷଟ୍ଚକ୍ରଭେଦ ପ୍ରକ୍ରିୟା କିୟା ଏହି ମହାଯୋଗର ଗ୍ରନ୍ଥିଭେଦ ପ୍ରକ୍ରୀୟା ଅବଲୟନ କରିପାରେ । ଦୁଇଟିଯାକ ପକ୍ୟିୟାରେ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶର ପରିପୃଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ।

## ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶ ସାଧନା :

ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ପଞ୍ଚମମୁଖର ପ୍ରତିବିୟ ହେଉଛି ଆନନ୍ଦମୟକୋଶ । ଏହି ଆବରଣ ପାର କରିଗଲେ ବା ଏହି ଫାଟକ ଉନ୍କୁକ୍ତ ହୋଇଗଲେ ସାଧକ ଆନନ୍ଦ ହିଁ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରେ । ଯେଉଁଠି ସାଧକ ଶାନ୍ତି,ସ୍ଥିରତା, ନିଣ୍ଟିନ୍ତତା ଓ ସର୍ବତ୍ ଅନୁକୁଳତା ଅନୁଭବ କରେ ତାହା ହିଁ ଆନନ୍ଦମୟକୋଶ । ଗୀତାରେ ସିତପଞ୍ଜ ଅବସାର ଯେଉଁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରାଯାଇଛି ଓ ସମାଧିସ ହେବାର ଯେଉଁ ଲକ୍ଷଣ ସବ ବର୍ଣ୍ଣନା କରା ଯାଇଛି ତାହାର ଗଣ କର୍ମ ଓ ସଭାବ ସବ ଏହି ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶରେ ହିଁ ମିଳିଥାଏ । ଆତ୍ରିକ ସାଧନାରେ ନିମଜିତ ରହିବା ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟର ସାଂସାରିକ ଆବଶ୍ୟକତା ସୀମିତ ହୋଇଯିବାର ଉପଲବ୍ଧି , ସହଜରେ ଆସିଥାଏ । ତେଣ ସେ ବାହ୍ୟ ଚିନ୍ତାର ସର୍ବଦା ଦୂରରେ ଥାଏ । ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶରେ ପହଞ୍ଚିଗଲାପରେ ,ପକୃତିର ପରିବର୍ତ୍ତନ, ବିଶ୍ୱ ପରିବେଶର ଉହାନ ପତନ, ପାରହଭୋଗ, ବସ୍ତୁର ନଶ୍ୱରତା, ବୈଭବର ଚଞ୍ଚଳ ଗତି ଇତ୍ୟାଦି ବିଲକ୍ଷଣ ପରିସ୍ଥିତିରେ , ସାଧକ ନିଶ୍ଚଳ ରହିପାରେ ଓ ଏସବୁ ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଲୀଳା ବୋଲି ଅନୃଭବ କରେ । ଏପରି ବିଚାର କରି , ସାଧକ ତାର ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରେ ତାଭ୍ଜିକତା, ଦାର୍ଶନିକତା, ବାୟବିକତା ଓ ସ୍ୱକ୍ଷଦର୍ଶିତାକୁ ପାଧାନ୍ୟ ଦେଇଥାଏ । ତେଣୁ ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥା ଚକ୍ରେ ଜଣେ ସାଧାରଣ ମନୃଷ୍ୟ ବିଶେଷ ଦୃଃଖି ହୋଇଥାଏ ସେପରି ଅବସ୍ଥାକୁ ସାଧକ ଅଣଦେଖା କରିଥାଏ ଏବଂ ନିଜର ଆତ୍ରିକ ଭାବନାରେ ଦ୍ରଢ ରହି ସର୍ବଦା ଶାନ୍ତି ଓ ସନ୍ତୋଷ ଅନୃଭବ କରିଥାଏ ।

ଗୀତାର ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଧ୍ୟାୟରେ ଭଗବାନ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ବ୍ୟକ୍ତିର ଭୂମିକା ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ କେତେକ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ଲକ୍ଷଣର ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି । ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ମନୁଷ୍ୟ କିପରି ବସେ ,କିପରି କଥାକୁହେ ଓ କିପରି ବ୍ୟବହାର କରେ ତାହା ଗୀତାରେ ନିମୁ ପ୍ରକାରେ ବର୍ଣ୍ଣିତ ହୋଇଛି ।

ଦୁଃଖେ ନୁହଁ ଉଦ୍ବିଗ୍ନ ସୁଖଲାଭେ ଅଟନ୍ତି ଷ୍ଟହାରହିତ ରାଗ ଭୟ କ୍ରୋଧୁ ମୁକ୍ତ ଯିଏ ,ସିଏ ସ୍ଥିତଧୀ ମୁନି କଥିତ । ୨-୫୬ ଯେ ସର୍ବତ୍ର ଅନାସକ୍ତ ରହେ, କରି ଶୁଭ ଅଶୁଭ ପ୍ରାପତ ନୁହେଁ ଆନନ୍ଦିତ କିବା ଅସନ୍ତୋଷ ତାର ପ୍ରଜ୍ଞା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ । ୨-୫୭ ସଙ୍କୁଚିତ କରେ କୂର୍ମ ଯେଉଁପରି ସର୍ବଥା ଅଙ୍ଗ ସମୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସୁଖୁଁ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ନ ବର୍ତ୍ତେ ଯେ ତାର ପ୍ରଜ୍ଞା ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ ।୨-୫୮

ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ସ୍ଥିତିରେ ଜଣେ ପହଞ୍ଚିଗଲେ ସେ ସର୍ବଦା ନିଜ ଆତ୍ମାରେ ରମଣ କରୁଥାଏ, ଦୃଃଖରେ ଉଦ୍ବିଗ୍ନ କି ସୁଖରେ ଉତ୍ଫୁଲ୍ଲ ହୁଏ ନାହିଁ , ପ୍ରିୟ ବୟୁରେ ରାଗ ରଖେ ନାହିଁ କି ଅପ୍ରିୟ ବୟରେ ଦ୍ୱେଷ ରଖେ ନାହିଁ । କଇଁଛ ଯେପରି ନିଜର ସମୟ ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗକୁ ନିଜ ଭିତରେ ସଙ୍କୁଚିତ କରି ଗୋଟିଏ ସ୍ଥାନରେ ବସି ଯାଏ , ସେହିପରି ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ନିଜର ସମୟ ସଂସରିକ କାମନା ଓ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସୁଖ ନିଜ ଭିତରେ ସଙ୍କୁଚିତ କରି ସମାଧିସ୍ଥ ହୋଇଯାଏ । ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶରେ ପହଞ୍ଚିଗଲାପରେ ଜଣେ ସାଧକର ସ୍ୱଭାବ ତଥା ମାନସିକ ସୁତି ଏହିପରି ହୋଇଯାଏ ।

ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶରେ ସ୍ଥିତିକୁ ଅନେକ ସମୟରେ ସମାଧି ଅବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି । ପଶ୍ଚିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ମହୋଦୟଙ୍କ ଗାୟତ୍ରୀ ମହାବିଜ୍ଞାନ ଅନୁସାରେ ସମାଧି ତ ଅନେକ ପକାରର ଅଛି ।

କାଷସମାଧି ଯାହା ଆନେସ୍ଥେସିଆ ପ୍ରୟୋଗରେ ହୁଏ, *ଭାବ-ସମାଧି* ଯାହା କୌଣସି ଭାବନାରେ ନିମଜିଗଲେ ହୁଏ, *ଧ୍ୟାନ-ସମାଧି* ଯାହା ଧ୍ୟାନରେ ତନ୍ମୟତା ଆସିଗଲେ ହୁଏ, *ପ୍ରାଣ-ସମାଧି* ଯହା ବ୍ରହ୍ମରନ୍ଧ୍ରରେ ପ୍ରାଣକୂ ଏକତ୍ରୀତ କରିବା ଫଳରେ ହୁଏ ଓ *ସହଜ-ସମାଧି* ଯାହା ଉପରୋକ୍ତ ଗୀତା

ବର୍ଣ୍ଣିତ ସ୍ଥିତପ୍ରଜ୍ଞ ଅବସ୍ଥା ଆସିଗଲେ ହୁଏ ଇତ୍ୟାଦି । ଏହିପରି ୨୭ ପ୍ରକାରର ସମାଧି ଥିବାର ମତ ଅଛି । ମହାତ୍ମା କବୀର ଏହି ସହଜ ସମାଧି ଅବଲୟନ କରିଥିଲେ । ସେ ଜଣେ ସାଂସାରିକ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ସେ ଭୋଗଠାରୁ ଉର୍ଦ୍ଧ୍ୱକୁ ଉଠି ଯୋଗରେ ନିମଜିତ ଥିଲେ । ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶ ସାଧନାର ଅର୍ଥ ଆନନ୍ଦ ରସ ଆସ୍ୱାଦନ କରିବା ଅର୍ଥାତ୍ ସର୍ବଦା ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିବା, ଯେପରି ମହାତ୍ମା କବୀର ସହଜ ସମାଧି ଅବସ୍ଥାରେ ଅନୁଭବ କରିଥିଲେ । ଏହି ସାଧନାର ନାଦ-ସାଧନା, ବିନ୍ଦୁ-ସାଧନା ଓ କଳା-ସାଧନା ନାମରେ ତୀନି ମୁଖ୍ୟ ସାଧନା ଅଛି ଯାହା ମହାତ୍ମା କବୀରଙ୍କ ସହଜ ସାଧନା ପରି ।

ନାଦ-ସାଧନା ଇଶ୍ୱର ଓ ଜୀବକୁ ଗୋଟିଏ ଶୃଙ୍ଖଳାରେ ବାହି ରଖିବା କାମ ଶବ୍ଦ ଦ୍ୱାରା ସାଧିତ ହୋଇଥିବାରୁ ଶବ୍ଦକୁ ବ୍ରହ୍ମ କହନ୍ତି । ସୃଷ୍ଟି ଉପ୍ଭିର ପ୍ରାରୟ ଓଁ ଧ୍ୱନି ଶବ୍ଦରେ ହୋଇଥିଲା ଓ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଥମ ତତ୍ତ୍ୱ ଆକାଶର ତନ୍ନାତ୍ର ବି ଶବ୍ଦ । ପ୍ରଳୟ ସମୟରେ ସମୟ ବିଶ୍ୱ ମହତ୍ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ଗୁଢଗର୍ଭରେ ଶବ୍ଦ ଓ ଶକ୍ତି ରୂପରେ ଲୀନ ଥିଲା । ତା ଅର୍ଥ ଶବ୍ଦରୁ ସୃଷ୍ଟି ଉପ୍ଭି ଓ ଶବ୍ଦରେ ହିଁ ଶେଷ । ତେଣୁ ଶବ୍ଦକୁ ବ୍ରହ୍ମ କହିବାରେ କିଛି ବି ଭୂଲ୍ ହେବନାହିଁ । ପ୍ରକାର ଭ୍ଦରେ , ସ୍ତୁଳ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ଶବ୍ଦ ଅଛି । ଯାହା ଶ୍ରବଣ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଶୁଣି ପାରେ ନାହିଁ କିନ୍ତୁ ମନରେ ଉଦ୍ଭବ ହୁଏ , ତାକୁ ସୂକ୍ଷ୍ମଶବ୍ଦ ବା ବିଚାର କହନ୍ତି । ସ୍ତୁଳଶବ୍ଦକୁ ଶ୍ରବଣେନ୍ଦ୍ରିୟ ଶୁଣିପାରେ ଓ ତାକୁ ନାଦ କହନ୍ତି ।

ସିଦ୍ଧ ଓ ପଞ୍ଚିତମାନେ କୁହନ୍ତି ,ବ୍ରହ୍ମଲୋକରୁ ଇଶ୍ୱରୀୟ ଶବ୍ଦପ୍ରବାହ ସର୍ବଦା ପ୍ରବାହିତ ହେଉଥାଏ । ତାହାଦ୍ୱାରା ପରମାତ୍ମା ତାଙ୍କ ଅଂଶ-ଜୀବାତ୍ମା ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଥାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ବିଷୟଭିଭୂତ ଜୀବ ଏହିବାର୍ତ୍ତା ଶୁଣିବାକୁ ପ୍ରୟାସୀ ହୋଇ ନ ଥାନ୍ତି । ଏହି ଇଶ୍ୱରୀୟ ଶବ୍ଦପ୍ରବାହ,ଏପରି

ବିଚାରଧାରା ନେଇ ଆସିଥାନ୍ତି ଯେ ଏହାକୁଶୁଣି, ବୁଝି ଓ ତଦନୁସାରେ ଜୀବନର ମାର୍ଗ ନିରୁପଣ କରି ପାରିଲେ , ତାହା ସମୟଙ୍କ ପାଇଁ କଲ୍ୟାଣକର ହୋଇପାରିବ । ଏହି ଇଶ୍ୱରୀୟ ବିଚାର ଧାରାର ଶବ୍ଦ-ତରଙ୍ଗ ପ୍ରବାହ,ଏକ ରେଡିଓ ତରଙ୍ଗପରି କାମକରି, ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଆଘାତ ପାଇ ପ୍ରତିଧ୍ୱନିତ ହୋଇଥାଏ । ଯଦି ମନୁଷ୍ୟ , ତାର ନିଜର ଇୟିୟବୃତ୍ତିଗୁଡିକୁ ଅନ୍ତର୍ମୁଖୀ କରିଦେବ ତେବେ ପ୍ରତିଧିନିତ ହେଉଥିବା ଓ ଆତ୍ରାକୁ ପ୍ରୟୁଟିତ କରୁଥିବା ଏହି ଦିବ୍ୟ ବିଚାର ଧାରାକୁ ସେ ପୃତ୍ୟକ୍ଷ ରୂପେ ଶୁଣିପାରିବ । ଏହାକୁ କହନ୍ତି ଜୀବାତ୍ରା ପାଇଁ ଆକାଶବାଣୀ । ମନୁଷ୍ୟକୁ କଅଣ କରିବାକ୍ ହେବ କଅଣ ନ କରିବାକୁ ହେବ ,ଏହାର ପତ୍ୟକ୍ଷ ସନ୍ଦେଶ ସେ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ପାଖରୁ ଏହି ବିଚାରଧାରା ତରଙ୍ଗ-ପ୍ରବାହ ମାଧ୍ୟମରେ ପାଇଥାଏ । ଏହି ବିଚାରଧାରା ଅବଃକରଣର ଆହ୍ନାନ, ଆତ୍ରାର ଆହ୍ନାନ,ଇଶ୍ୱରୀୟ ଆଦେଶ, ଆକାଶ ବାଣୀ ଓ ତର୍ଭୁଜ୍ଞାନ ନାମରେ ଜଣାଯାଏ । ଯିଏ ଅବଃକରଣରେ ପ୍ରତିଧ୍ୱନିତ ହେଉଥିବା ଏହି ସ୍କ୍ଷ୍ମ ବିଚାରଧାରା ଶୁଣିପାରେ , ସେ ଆତୃଦର୍ଶି , ଇଶ୍ୱରପରାୟଣ ନାମରେ ପରିଗଣିତ ହୁଏ । ଆତାୁ , ଅନ୍ତଃକରଣ,ତାର ଦିବ୍ୟ ଇନ୍ଦିୟମାନଙ୍କ ସହାୟତାରେ ଏହାକୁ ଶୁଣିପାରେ । ଅନ୍ତଃକରଣ ଯେତିକି ପବିତ ହେଉଥିବ ସେହି ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ ସେତିକି ସମ୍ଭ ହୋଇ ଯାଉଥିବ । ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ ସଷ୍ଟ ହେବାକୁ ଆରୟହେଲେ ପଥମେ ପଥମେ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବୋଧ, ପାପ-ପୃଶ୍ୟର ସଙ୍କେତ ବୋଧହେବ ଓ ମନ୍ଦ କର୍ମ ପାଇଁ ଅନ୍ତରରେ ଭୟ, ସଙ୍କୋଚ, ଲଜା ଆଦି ଜାଗ୍ୱତ ହେବ ଓ ଶୁଭ କର୍ମ କଲେ ଆତୃସନ୍ତୋଷ, ପ୍ରସନୃତା ଓ ଉତ୍ସାହ ଅନୁଭବ ହେବ । ଏହି ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ କ୍ମେ ଭୂତ, ଭବିଷ୍ୟତ ଓ ବର୍ତ୍ତମାନ ଘଟଣାବଳିକୁ ସହଜରେ ଉନ୍ମୋଚନ 

ରହସ୍ୟ , ଆଉ ରହସ୍ୟ ହୋଇ ରହିବ ନାହିଁ । ଯାହାକୁ ଏହି ଦିବ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ମିଳିଯିବ, ତାକୁ ଏହି ଜ୍ଞାନର ଉପଯୋଗ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ସାବଧାନତା ଅବଲୟନ କରିବାକୁ ହେବ । ଅଚ୍ଚବୁଦ୍ଧି ଲୋକହାତରେ ଏ ଦିବ୍ୟଜ୍ଞାନ ପଡିଗଲେ , ସେ ତାକୁ ନିଜର ଯାଦୁ ବିଦ୍ୟା ମନେ କରି ଜୀବିକା ଅର୍ଜନରେ ଲଗାଇ ଦେବେ । ଯେପରି ତନ୍ତ୍ର ବିଦ୍ୟାରେ ନଖଦର୍ପଣ ଓ କର୍ଣ୍ଣପିଶାଚୀ ମନ୍ତ୍ର ବ୍ୟବହାରରେ ଭୂତ ଭବିଷ୍ୟତ କହି ମନୁଷ୍ୟ ତାର ଜୀବିକା ଅର୍ଜନ କରେ ।

ଶବ୍ଦବ୍ରହ୍ମର ଦ୍ୱିତୀୟ ରୂପ, ଯାହା ବିଚାର ରୂପକ ସଦେଶଠାରୁ କିଛି ମାତ୍ରାରେ ସୂକ୍ଷ୍ମ , ତାହା ହେଉଛି ନାଦ । ପ୍ରକୃତି ଅନ୍ତରାଳରୁ ଏକ ପ୍ରକାର ଧ୍ୱନି ଅହ ରହ ନିର୍ଗତ ହେଉଛି , ଯାହାର ପ୍ରେରଣା ଓ ଆଘାତ ଦ୍ୱାରା, ସୃଷ୍ଟିର ସକଳ କ୍ରିୟା ସମ୍ପାଦିତ ହେଉଛି । ତାହା ହେଉଛି ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାରୟିକ ଶବ୍ଦ ଓଁ । ଏହି ଓଁ ଯେତେ ଯେତେ ଅନ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ର ମଧ୍ୟ ଦେଇ ଗତି କରେ ସେତେ ସେତେ ଧ୍ୱନି ସବୁ ମୂଳ ଧ୍ୱନି ଠାରୁ ଅନ୍ତର ହେଉଥାଏ । ଯେପରି ବାୟୁ ଯେତେବେଳେ ବଂଶୀର ବିଭିନ୍ନ ଛିଦ୍ର ମଧ୍ୟଦେଇ ଗତିକରେ ସେତେବେଳେ ଛିଦ୍ର ଓ ବାୟୁବେଗ ଅନୁସାରେ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ୱର ନିର୍ଗତ ହୁଏ, ସେହିପରି ଓଁ ଧ୍ୱନି ବିଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଗତି କରି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ସ୍ୱର ଲହରି ପୃଷ୍ଟି କରେ । ଏହି ସ୍ୱର ଲହରିକୁ ଶୁଣିବାକୁ ନାଦଯୋଗ କହନ୍ତି । ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱରେ ପ୍ରତିଧ୍ୱନିତ ହୋଇ ଓଁ ର ଏହି ସ୍ୱର ଲହରି ଶୁଣିବାର ଉଦ୍ୟମକୁ ନାଦଯୋଗ ସାଧନା କହନ୍ତି । ନାଦର ଏହି ଦିବ୍ୟ ସଂଗୀତ ଲହରି ଶୁଣି ମନୁଷ୍ୟ ମୟ୍ତିଷରେ ଏପରି ଦିବ୍ୟ ୟୁରଣ ହୁଏ, ଯାହା ଫଳରେ ଅନେକ ଗୁପ୍ତ ମାନସିକ ଶକ୍ତି ପ୍ରୟୁତିତ ହୋଇଯାଏ ଓ ଆତ୍ମିକ ତଥା ଭୌତିକ ୟରରେ ଗତି ଆରୟ କରିଦିଏ ।

ଏକ ବସ୍ତୁ-ନାଦ ଉପରେ ଧ୍ୟାନ କରି କରି ମନୁଷ ଏକାଗ୍ର ହୋଇଯିବା, ଫଳରେ ତାର ମସ୍ତିଷ୍କରେ ବିକ୍ଷିପ୍ତ ଭାବରେ ପଡି ରହିଥିବା ସମସ୍ତ ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ଏକତ୍ରୀତ ହୋଇଯାନ୍ତି । ଯବକାଚ ସାହାଯ୍ୟରେ ବିକ୍ଷିପ୍ତ ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣ ଏକତ୍ରୀତ ହୋଇ ଅଗ୍ନି ସୃଷ୍ଟି କରିଥାଏ ,ସେହିପରି ଏକାଗ୍ରତା ଦ୍ୱାରା ଶରୀରର ବିକ୍ଷିପ୍ତ ସମସ୍ତ ଦିବ୍ୟ ଶକ୍ତି ଏକତ୍ରୀତ ହୋଇ ଏପରି ମହାଶକ୍ତି ଉତ୍ପନ୍ନ କରିଦିଅନ୍ତି ଯେ ,ତାହା ସମଗ୍ର ସଂସାରକୁ ଦୋହଲାଇ ପାରିବ ଓ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ନିଜପାଇଁ ପଥ ପରିଷ୍କାର କରି ଦେଇ ପାରିବ । ନାଦର ଦିବ୍ୟସ୍ୱର ଲହରିକୁ ଅନୁସରଣ କରି କରି ସାଧକ ସ୍ୱରର ଉଦ୍ଭବ ସ୍ଥଳରେ ପହଞ୍ଚି ପାରିବ , ଯାହା ଆତ୍ମାର ଅଭିଷ୍ଟ ସ୍ଥଳ । ତାହାକୁ କହନ୍ତି ବ୍ରହ୍ମଲୋକ ପ୍ରାପ୍ତି, ଅନ୍ୟ ଅର୍ଥରେ ମୁକ୍ତି, ନିର୍ବାଣ, ପରମପଦ ପ୍ରାପ୍ତି ।

ନାଦସାଧନାର ସ୍ଥାନ ଓ ସମୟ କୌଣସି ନିଭୃତ କୋଠରୀ ବାଛିବାକୁ ହେବ ଯେଉଁଠି ତୀଷ୍ଟ୍ର ଆଲୋକ ନ ଥିବ ଓ ବାହାରର କୌଣସି ଶବ୍ଦ ପହଞ୍ଚି ପାରୁ ନ ଥିବ । ଏକ ପ୍ରହର ରାତ୍ରୀ ଠାରୁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଉଦୟ ପୂର୍ବ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯେ କୈଣସି ସମୟ ସାଧନା ପାଇଁ ପ୍ରଶଞ୍ଚ , ଅନ୍ୟ ପକ୍ଷରେ ଦିବସରେ ମଧ୍ୟ ସମୟ ନିରୁପଣ କରାଯାଇପାରେ । ପ୍ରତିଦିନ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସମୟରେ ସାଧନା କରିବା ବିଧେୟ । ଏହିପରି ସ୍ଥାନ ପରିବେଶ ଓ ନିରୁପିତ ସମୟରେ ନିଜର ସାଧନ-ଆସନ ବିଛାଇବ ଯେପରି ତାହା ଆରାମ ଚୌକୀରେ ହେଉ ବା କୋଠରିର ଏପରି ଏକ ସ୍ଥାନରେ ହେଉ ଯେଉଁଠି ନିଜ ଶରୀରର ପୃଷ୍ଠଭାଗ କୌଣସି କୋମଳ ବୟୁର ଆଶ୍ରା ନେଇ ପାରିବ । ପୃଷ୍ଠଭାଗରେ ମୁଚୁଳା ବା ବସ୍ତାଦିର ଗଣିଲି ଇତ୍ୟାଦି ନରମ ବୟୁ ରଖି ଆରାମରେ ବସିବାର ଆସନ କରି ପାରିବେ ।

ଶରୀରକୁ ଢିଲା ଛାଡିଦିଅ, ଭାବନାକର ଯେ ଶରୀର ଯେପରି ଏକ ଡୁଳା ଗଦା । କିଛି ସମୟ ଧ୍ୟାନ କଲେ ଶରୀର ପୂର୍ଣ୍ଣ ମାତ୍ରାରେ ଢିଲା ହୋଇ ଦୋହଲିବାକୁ ଆରୟ କରିବ । ତେଣୁ ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ପୃଷ୍ଠଭାଗରେ କୋମଳ ବୟୁର ଆଶ୍ରା ନେଲେ ଶରୀର ସ୍ଥିର ରହିପାରିବ । ତା ପରେ କାନ ଦୁଇଟିରେ ତୁଳା ଦ୍ୱାରା ବନ୍ଦ କରିଦିଅ ଯେପରି ବାହାରର କୌଣସି ଶବ୍ଦ ଧ୍ୟାନରେ ବାଧା ଦେଇ ପାରିବ ନାହିଁ । ଯଦି କୌଣସି ଶବ୍ଦ ଆସୁଥାଏ ତେବେ ତା ଠାରୁ ଧ୍ୟାନ ଅପସାରଣ କରି ମୁର୍ଦ୍ଧା ସ୍ଥାନରେ ନାଦର ଦିବ୍ୟସ୍ୱର ଶୁଣିବା ପାଇଁ ପ୍ରଯତ୍ତ କର ।

ନାଦସାଧନାର ପ୍ରଥମ ଅବସ୍ଥା ପ୍ରଥମ ଅବସ୍ଥାରେ କୌଣସି ଶବ୍ଦ ଶୁଣା ଯିବ ନାହିଁ । ଯେତେ ଯେତେ ସୂକ୍ଷ୍ମ କର୍ଷେଦ୍ରିୟ ନିର୍ମଳ ହେଉଥିବ ତେତେ ତେତେ ବିଭିନ୍ନ ଅନ୍ତରର ଶବ୍ଦ ସମ୍ପଷ୍ଟ ହେଉଥିବ । ପ୍ରଥମେ ଶରୀରରେ ଜାତ ହେଉଥିବା କେତେକ ଶବ୍ଦ ଶୁଣାଯିବ । ସେଗୁଡିକ

- ୧ ଶାରୀରିକ କ୍ରିୟାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ଶବ୍ଦ ଯଥା, ରକ୍ତ ସଂଚାଳନର ଶବ୍ଦ ରେଳଗାଡି ଶବ୍ଦପରି ଧକ୍ ଧକ୍ ଶବ୍ଦ, ଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ସଂଚାଳନର ଶବ୍ଦ ମେଘ ଗର୍ଜନ ପରି, ଖାଦ୍ୟ ପାକକ୍ରିୟା ଓ ରସର ଆଗକୁ ଗତି କରିବା ଶବ୍ଦ ଆଚାର ଚାଟିବା ଶବ୍ଦ ପରି,
- 9 ମାନସିକ କ୍ରିୟାରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ଶବ୍ଦ ଯଥା ମନର ଚଞ୍ଚଳତା ଲହରି ମାନସିକ ତନ୍ତୁରେ ଆଘାତପାଇ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଉଥିବା ଶବ୍ଦ ଯେପରି ଏକ ଟିଣ ଉପରେ ବର୍ଷାବିନ୍ଦୁ ପଡ଼ୁଛି , ମୟିଷ୍କ ବାହ୍ୟଜ୍ଞାନ ଆହରଣ କରି ନିଜ ଭିତରେ ଧାରଣ କରିବାର ଶବ୍ଦ ଯାହା ଏକ ପ୍ରାଣୀ ନିଶ୍ୱାସ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନେବା ପରି । ଏହି ପରି ପାଞ୍ଚ ପ୍ରକାର ସ୍ୱର ପ୍ରଥମେ ଶୁଣାଯିବ । ଦୁଇ ତୀନ ସପ୍ତାହ ଅଭ୍ୟାସ କଲାପରେ ଏହି ଶରୀର ଓ ମନର ଶବ୍ଦ ସ୍କଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ।

ଏହି ଶବ୍ଦ ଶୁଣିବାରେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଇନ୍ଦ୍ରିୟମାନେ ନିର୍ମଳ ହୋଇଯିବେ ଓ ଏମାନଙ୍କର ଗୁପ୍ତ ଶକ୍ତି ସମୂହକୁ ଗ୍ରହଣ କରିବାପାଇଁ ଯୋଗ୍ୟତା ଆସିଯିବ ।

ନାଦ ଶ୍ରବଣ କରିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟତା ବୃଦ୍ଧିହୋଇଗଲେ ବଂଶୀ ବା ସିଟି ବାଜିଲାପରି ସ୍ୱର ଶୁଣିବାକୁ ମିଳିବ , ଏହା ସୂକ୍ଷ୍ମ ଲୋକରେ ହେଉଥିବା କ୍ରିୟା ସମୂହର ପରିଚାୟକ । ଯେଉଁ ପ୍ରକାର ସ୍ୱରର ଧ୍ୱନି ଶୁଣା ଯାଉଥିବ, ବାଞ୍ଚବରେ ସାଧକ ସେହି ତତ୍ତ୍ୱର ନିକଟବର୍ତ୍ତି ହେଉଥିବ । ଧ୍ୱନିର କ୍ଷଷ୍ଟତାରୁ ସାଧକ ଓ ଧ୍ୱନି ନିର୍ଗତ ସ୍ଥଳର ବ୍ୟବଧାନ ଅନୁମାନ କରିହେବ । ଆତ୍ମା, ଧ୍ୱନି ଶୁଣି ଶୁଣି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ନିକଟତର ହୋଇ , ଶେଷରେ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ସହିତ ମିଶିଯିବ । ସାଧକ ଏହି ଧ୍ୱନି ଶୁଣି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆନନ୍ଦରେ ବିଭୋର ହୋଇଯିବ । ଏହି ପ୍ରକାର ଆନନ୍ଦମୟ ଧ୍ୱନିର ଅନ୍ତିମ ରୂପ ଓଁ ଯାହା ବହୁତ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଓ ଏହା ଘଣ୍ଟା ଧ୍ୱନି ସଦୃଶ ।

**ଓଁ** କାର ଧ୍ୱନି ଯେତେବେଳେ ଶୁଣାଯିବ ,ସେତେବେଳେ ସାଧକର ଅବସ୍ଥା ତନ୍ଦ୍ରା ରୁ ନିଦ୍ରା ବା ବେହୋଶ ଅବସ୍ଥା ପରି ହୋଇଯିବ ଓ ସେ ନିଜର ତନ ମନର ସ୍ଥିତି ଭୂଲିଯିବ । ଏ ଅବସ୍ଥାରେ ସେ ସମାଧି ତଥା ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥାର ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରିବ । ଏହି ଅବସ୍ଥା ଅତୀକ୍ରମ କରିବା ଅର୍ଥ ଆତ୍ମା-ପରମାତ୍ମାର ମିଳନ ବା ଆତ୍ମା ,ପରମାତ୍ମା ଅବସ୍ଥା ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଯିବା ।

ବାଣୀ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱରେ ଆଘାତପାଇ ଯେଉଁ ଶବ୍ଦ ଧ୍ୱନି ନିର୍ଗତ କରେ ବା କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଅନ୍ୟ ଏକ ବସ୍ତୁ ସହିତ ଆଘାତରେ ଯେଉଁ ନାଦ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ତାକୁ 'ଆହତ' ନାଦ କହନ୍ତି । ମାତ୍ର ବିନା ଆଘାତରେ ପ୍ରକୃତି ଅନ୍ତରାଳରୁ ଯେଉଁ ଧ୍ୱନି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ତାକୁ 'ଅନାହତ ବା ଅନହଦ' ନାଦ କହନ୍ତି । ଅନହଦ୍ ନାଦର ପ୍ରଥମ ରୂପ ହେଉଛି ଅନାହତ ନାଦ । ଅନହଦ୍ ନାଦ ମୁଖ୍ୟତଃ ଦଶ ପ୍ରକାର । ସଂହାରକ, ପାଳକ, ସୂଜକ, ସହସ୍ତ୍ଦଳ,

ପକାର ଧନି ଶୁଣି ପାରିବେ ।

ଆନନ୍ଦମଷ୍ଟଳ, ଚିଦାନନ୍ଦ, ସଚ୍ଚିଦାନନ୍ଦ, ଅଖଷ୍ଟ, ଅଗମ, ଅଲଖ ଇତ୍ୟାଦି । ଏହି ଧ୍ୱନିମାନେ କ୍ରମଶଃ ପାଉଜିର ଝଂକାର ପରି, ସମୁଦ୍ର ଲହର ପରି, ମୃଦଙ୍ଗ ବାଦ୍ୟ, ଶଙ୍ଖ, ତୁରୀ, ମୁରଲୀ, ବୀଣା, ସିଂହଗର୍ଜନ, ନଫୀରୀ ଓ ବୁଲବୁଲ ଧ୍ୱନି ପରି । ପଷ୍ଟିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ମହୋଦୟଙ୍କ ମନ୍ତବ୍ୟ ଅନୁସାରେ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚୌଷଠୀ ପ୍ରକାର ଅନାହତ ଧ୍ୱନି ଶୁଣା ଯାଇଛି । ମାତ୍ର ସେ କହନ୍ତି, ସମସ୍ତେ ସବୁ ପ୍ରକାର ଧ୍ୱନି ଶୁଣି ପାରିବେ ନାହିଁ । ଯାହାର ଆତ୍ମିକ ବଳ ଯେତେ ଅଧିକ ସେ ସେତେ ପ୍ରକାର ଧ୍ୱନି ଶୁଣିବାକୁ ସକ୍ଷମ ହୋଇ ପାରିବ । ଦେଖାଯାଇଛି , ସାଧାରଣ ଆତ୍ବଳ ଥିବା ସାଧକ ଉପରୋକ୍ତ ଦଶ

ଅନହଦ୍ ଧ୍ୱନି ,ସୂକ୍ଷ୍ମ ଲୋକର ଦିବ୍ୟ ଭାବନାବଳି । ସୁକ୍ଷ୍ମ ଲୋକର କେଉଁ ସ୍ଥାନରେ କଅଣ ହେଉଛି, କେଉଁ କର୍ମ ପାଇଁ କି ପ୍ରକାର ଆୟୋଜନ କରା ଯାଉଛି , ତାହାର ରହସ୍ୟ ସବୁ ଏହି ଧ୍ୱନି ସାହାଯ୍ୟରେ ଜଣା ଯାଏ । କେଉଁ ସାଧକ କି ପ୍ରକାର ଧ୍ୱନି ଷଷ୍ଟ ଶୁଣିପାରିବ ତାହା ତାର ମନୋଭୂମି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଓଁ ଧ୍ୱନି ଆତ୍ମ କଲ୍ୟାଣକାରି ହୋଇଥିବା ସ୍ଥଳେ , ଅନ୍ୟ ଧ୍ୱନି ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ ।

ବିନ୍ଦୁ ସାଧନା ବିନ୍ଦୁ ସାଧନା ଅର୍ଥ ଅନ୍ନମୟ କୋଶରେ ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ସାଧନା । ମାତ୍ର ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶରେ ବିନ୍ଦୁ ଅର୍ଥ ପରମାଣୁ ବା ସୂଷ୍ମାତିସୂଷ୍ମ ଅଣୁ । ଜଗତରେ ସଜୀବ ହେଉ ବା ନିର୍ଜୀବ ହେଉ ପ୍ରତ୍ୟେକଙ୍କର ସୂଷ୍ମାତିସୂଷ୍ମ ଅଣୁ ବା ପରମାଣୁ ବିଭାଜନ ରହିଛି । ଜ୍ୟାମିତୀକ ଭାଷାରେ ଯାହାର ଲୟ ନାହିଁ, ପ୍ରୟ ନାହିଁ ଓ ବେଧ ନାହିଁ ଓ କେବଳ ସ୍ଥିତି ଅଛି ତାକୁ ବିନ୍ଦୁ କହନ୍ତି ।

ପଦାର୍ଥ ବିଜ୍ଞାନବିତ୍ ମାନେ ଦେଖି ସାରିଛନ୍ତି ଯେ କୌଣସି ବୟୁକୁ ବିଭାଜନ କଲେ ତାର ସୃକ୍ଷୁ ଅଂଶକୁ ଅଣୁ କହନ୍ତି , ଅଣୁ ଅଂଶକୁ ଆହୁରି

ବିଭାଜନ କଲେ ତାହା ପରମାଣୁ ଓ ପରମାଣୁକୁ ଆହୁରି ବିଭାଜନ କଲେ ତାର ସୂକ୍ଷ୍ମାତିସୂକ୍ଷ ଅଂଶକୁ ଆଟମ୍ କହନ୍ତି । ଏହି ଆଟମ୍ ନିଜର ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଅତି ବେଗରେ ଘୂର୍ଣ୍ଣନ କରୁଥାଏ । ଏହି ଆଟମ୍ , ଇଲେକ୍ଟ୍ରୋନ୍ ଓ ପ୍ରୋଟନ୍ ନାମର ଦୁଇ ପ୍ରକାର ବିଦ୍ୟୁତ୍ ପୂଞ୍ଜର ବନ୍ଧନ । ଇଲେକ୍ଟ୍ରୋନ୍ ରଣରାଶି ଓ ପ୍ରୋଟନ୍ ଧନରାଶି । ରଣରାଶି ବା ଇଲେକ୍ଟ୍ରୋନ୍ , ଧନରାଶି ବା ପ୍ରୋଟନ୍ ର ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଏକ ସେକଣ୍ଡରେ ପ୍ରାୟ ୧୮୦୦୦୦ ମାଇଲ୍ ବେଗରେ ଘୁରୁଥାଏ । ପ୍ରୋଟନ୍ , ଇଲେକ୍ଟ୍ରୋନ୍ ର କେନ୍ଦ୍ରସ୍ଥଳ ହେଲେ ବି ଏହା କେବେ ସ୍ଥିର ନଥାଏ , ଏହା ମଧ୍ୟ ନିଜର ପରିକ୍ରମା କରୁଥାଏ ଯେପରି ପୃଥିବୀ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ପରିକ୍ରମା କରୁଥାଏ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ ନିଜ ସୌରମଣ୍ଡଳ ସହିତ କୃତ୍ତିକା ନକ୍ଷତ୍ରକୁ ପରିକ୍ରମା କରୁଥାନ୍ତି । ନିରନ୍ତର ଦ୍ରୁତ ଗତିରେ ପରିକ୍ରମା କରୁଥିବା ଇଲେକ୍ଟ୍ରୋନ୍ , ନିଜ ଶକ୍ତି , ସୂର୍ଯ୍ୟ ଅଥବା ବିଶ୍ୱ ବ୍ୟାପି ପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଥିବା ଅଗ୍ନି ତତ୍ତ୍ୱରୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ । ବୈଜ୍ଞାନୀକମାନେ ଦେଖି ସାରିଛନ୍ତି ଯେ , ଯଦି ଆଟମ୍ର ଭିତରର କୌଣସି ଶକ୍ତିପୂଞ୍ଜ ଫାଟିଯାଏ , ତେବେ ବିରାଟ ଧ୍ୟସକାରୀ ତାଣ୍ଡବ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଅନୁସନ୍ଧାନ ହେବାଫଳରେ ଆଟମ୍ବମ ର ସୃଷ୍ଟି ।

ଏତଗଲା ପରମାଣୁ ବା ଆଟମ୍ ର ଶକ୍ତି । ରଣରାଶି ଓ ଧନରାଶି ମଧ୍ୟ ଅସଂଖ୍ୟ ବିଭାଜନର ସମଷ୍ଠି, ଯେଉଁ ବିଭାଜନ ଏମାନଙ୍କୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୃତ ବେଗରେ ଗତିଶୀଳ କରାଇଥାଏ । ସେହି ହେତୁ ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଇ ପାରେ ଯେ ପରମାଣୁ ଅପେକ୍ଷା ଏହି ରାଶି ଦ୍ୱୟର ଶକ୍ତି ବହୁତ ଗୁଣରେ ଅଧିକ । ରଣରାଶି ମଧ୍ୟରେ *କର୍ଷାଣୁ* ରହିଛି ଯହା ଫଳରେ ସେ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୃତ ଗତିରେ ଘୁରିଲା ସମୟରେ କେନ୍ଦ୍ର ସହିତ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ରହି ପାରୁଛି । ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଏ କର୍ଷାଣୁ ମଧ୍ୟରେ *ସର୍ଗାଣ୍ଡ* ରହିଛି । ଯେହେତ୍ ଆଟମ୍ ବିଷ୍ଟୋଟନ

ବିରାଟ ଧ୍ୱଂସକାରୀ ତାଣ୍ଡବ ସୃଷ୍ଟି କରିପାରେ ,ତେଣୁ ରଣ ବା ଧନରାଶିର ସୁକ୍ଷ୍ମତମ ବିଭାଜନ, *ସର୍ଗାଣୁ* ବିଷ୍ଟୋଟନର ଧ୍ୱଂସକାରୀ ଶକ୍ତିକୁ କଳ୍ପନା କରିବା କଠିନ । ସେହି ହେତୁ ତାହା ଅପ୍ରତିମ , ଅପ୍ରମେୟ ଓ ଅଚିନ୍ୟା ।

ପୃଥିବୀର ପ୍ରଥମ ଗତି , ୨୪ ଘଣ୍ଟାରେ ନିଜ ଚାରିପଟେ ଥରେ ଘୁରିବା । ଦ୍ୱିତୀୟ ଗତି, ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ପରିକ୍ରମା କରିବା , ଏଥିପାଇଁ ପୃଥିବୀକୁ ୩୬୫ ଦିନ ବା ଏକ ବର୍ଷ ସମୟ ଲାଗୁଛି । ସୂର୍ଯ୍ୟ ନିଜ ସୌରମଣ୍ଡଳ ଅର୍ଥାତ୍ ପୃଥିବୀ ଆଦି ଗ୍ରହମାନଙ୍କ ସହିତ କୃତ୍ତିକା ନକ୍ଷତ୍ରକୁ ପରିକ୍ରମା କରିବା ସହିତ ଅଭିଜିତ୍ ନକ୍ଷତ୍ର ନିକଟକୁ ଗତି କରେ । ଏହା ପୃଥିବୀର ତୃତୀୟ ଓ ଚତୁର୍ଥ ଗତି । ସେହିପରି କୃତ୍ତିକା ନକ୍ଷତ୍ର ମଧ୍ୟ , ସୌରମଣ୍ଡଳ ଓ ତାର ଉପଗ୍ରହମାନଙ୍କ ସହିତ ଧୃବ ନକ୍ଷତ୍ରକୁ ପରିକ୍ରମା କରନ୍ତି ଓ ଏଥିରେ ଆମ ପୃଥିବୀ ମଧ୍ୟ ରହିଛି । ଏହିପରି ଭାବରେ ପୃଥିବୀର ପଞ୍ଚମ ଗତି ମଧ୍ୟ ସଂଘଟିତ ହୁଏ । ସୂକ୍ଷ୍ମାତି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଓ ତାର ମହା ବିଭାଜନ ରୂପରେ ପୃଥିବୀର ପଞ୍ଚମ ଗତି ତ ଜଣାଗଲା । ଏହିପରି ଅସଙ୍ଖ୍ୟ ସୌରମଣ୍ଡଳ ତାର ଉପଗ୍ରହ ଆଦି ସହିତ ଧୁବ ମଣ୍ଡଳ ପରିକ୍ରମା କରୁଥାନ୍ତି ତା କଳ୍ପନା କରିବା କଷ୍ଟ ।

ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ଅସଂଖ୍ୟ ଗ୍ରହ ନକ୍ଷତ୍ରମାନଙ୍କର ପାରସ୍କରିକ ସୟନ୍ଧ କେଉଁଠି କେଉଁ ସୂକ୍ଷ୍ମ ବିଭାଜନ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମାତିସୂକ୍ଷ୍ମ ବିଭାଜନ ଦ୍ୱାରା ସମ୍ପାଦିତ ହେଉଛି , ତାହା କଳ୍ପନା କରିବା ମନୁଷ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ପରିସୀମାର ବାହାରେ । ତେଣୁ ଏହା ଅପ୍ରତିମ, ଅପ୍ରମେୟ ଓ ଅଚିତ୍ୟ । ସୂକ୍ଷ୍ମରୁ ସୂକ୍ଷ୍ମତମ ଓ ମହତ୍ ରୁ ମହତ୍ତମ କେନ୍ଦ୍ର ,ଯେଉଁଠି ମନୁଷ୍ୟବୃଦ୍ଧି ପହଞ୍ଚି ପାରେନାହିଁ ଓ ତାକୁ ତାଠାରୁ ଆହୁରି ସୃକ୍ଷ୍ମ କରାଯାଇ ପାରିବନାହିଁ ,ସେହି କେନ୍ଦ୍ରକୁ *ବିହୁ* କହନ୍ତି ।

ଏହି ସୂକ୍ଷ୍ମାତି ସୂକ୍ଷ୍ମ ତଥା ତାର ମହା ବିଭାଜନ ,ଯାହା ଏକ ବିନ୍ଦୁ ସଦ୍ଶ , ତାକୁ ଯୋଗ ଭାଷାରେ **ଅଣ** କୁହାଯାଏ ।ଏହି ଅଣ୍ଡ ବିକସିତ ହୋଇ

ସ୍ଥୁଳ ରୂପରେ ଆସିଲେ , ଏହା ଏକବଡ ଅଣ୍ଡା ହୋଇଯାଏ । ଏହା ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ପକ୍ଷୀ ବା ଭୃଣ ଥାଏ , ତାର ବିଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ ବିଭାଗ ଥାଏ । ଏହି ବିଭାଗ ମାନଙ୍କରେ ଅଗଣିତ ସୂକ୍ଷ୍ମ ବିଭାଗ ବା ଅଗଣିତ କୋଷାଣ୍ଡ ମଧ୍ୟ ରହିଛି ।ଏହି ପରି ଏହି ଶରୀର ମଧ୍ୟ ଏକ ଅଣୁ ବା ଅଣ୍ଡ ଅଟେ ଯାହା ଅଗଣିତ କୋଷାଣ୍ଡର ସନ୍ନିଶ୍ରଣ । ଏହାକୁ ଅଣ୍ଡ ବା ପିଣ୍ଡ କୁହାଯାଏ । ଏହିପରି ଅସଂଖ୍ୟ ଅଣ୍ଡର ସନ୍ନିଶ୍ରଣରେ ଏକ ମହତ୍ ଅଣ୍ଡ ଓ ଏକ ବଡ ଅଣ୍ଡ ଓ ଅସଂଖ୍ୟ ବଡ ଅଣ୍ଡର ସନ୍ନିଶ୍ରଣରେ ଏହି ପୃଥିବୀ ।

ବିଶ୍ୱଜଗତରେ ଅସଂଖ୍ୟ ସୌରମ୍ୟକ. ଅଖିଳ ଅନେକ ଆକାଶଗଙ୍ଗା ଓ ଧୂବଚକ୍ ରହିଛି । ଏଥିରେ ଗହ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟର ଦ୍ରତାର ିକିଛି ଠିକଣା ନାହିଁ । ପୃଥିବୀ ଏକ ବଡ ଅଣ୍ଡ ବା ପିଣ୍ଡ ଅଟେ । ସୂର୍ଯ୍ୟ ପୃଥିବୀ ଠାରୁ ୧୩ ଲକ୍ଷ ଗୁଣରେ ବଡ ବୋଲି ଅନୁମାନ କରାଯାଏ । ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଠାରୁ ଅନେକ ଗୁଣରେ ବଡ ବଡ ଗ୍ରହ ନକ୍ଷତ୍ର ମଧ୍ୟ ମହାଆକାଶରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛି । ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ରତା ଏତେ ଅଧିକ ଯେ ସେମାନେ ଦ୍ରବିକ୍ଷଣ ମେସିନ୍ ସାହାଯ୍ୟରେ ବି ଦେଖାଯାନ୍ତି ନାହିଁ । ସେହି କ୍ଷେତ୍ରରେ ଦ୍ରତା ଆଲୋକ ଗତିରେ ଅନୁମାନ କରଯାଏ ଯାହା ପତି ସେକେଣକୁ ୧୮୬୦୦୦ ମାଇଲ୍ । ଏହିପରି ଅନେକ ଗ୍ରହ ଅଛନ୍ତି ,ଯାହାର ଆଲୋକ ପୃଥିବୀକୁ ଆସିବାକୁ ପାୟ ୩୦ ଲକ୍ଷ ଆଲୋକ ବର୍ଷ ଲାଗି ପାରେ । ଏତେ ଦୂରରେ ଥିବା ଗହ ଓ ତାହାର ଗହମଣ୍ଡଳ ଯେତେବେଳେ ନିଜର ତଥା ଧବ ମ୍ୟଳପରି କୌଣସି ଦ୍ରତମ ନକ୍ଷତ୍ର ପରିକ୍ମା କରୁଥିବେ ସେତେବେଳେ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅଙ୍କିତ ଶୃନ୍ୟ ବା ଗୋଲକର ବିୟାର ପରିକଳ୍ପନା ମାନବ ମସ୍ତିଷ୍କର କ୍ଷମତାର ବାହାର । ଏତେବଡ ଶୃନ୍ୟ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱକ୍ଷାତି ସ୍ୱକ୍ଷ୍ମ ଅଣୁ ବା ଅଣ୍ଡର ସମାହାର ବା ବୃହତ୍ ଅଣ୍ଡ ବା ବୃହ୍ମାଣ୍ଡ । ଆମ ଜ୍ଞାତସାରରେ ଥିବା

ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ବ୍ୟତୀତ ଆହୁରି ଅଗଣିତ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ଆମ ଅଜ୍ଞାତସାରରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଅଛନ୍ତି ଯାହାର ସମଷ୍ଠି ଏକ ମହାଅଣ୍ଡ ଅଟେ । ଏହି ମହା ଅଣ୍ଡ ତୁଳନାରେ ଆମର ଏହି ପୃଥିବୀ ଏତେ ଛୋଟ ଯେ କଳ୍ପନା କରାଯାଇ ପାରିବ ନାହିଁ ଯେପରି ପୃଥିବୀ ତୁଳନାରେ ଏହାର ସୁକ୍ଷ୍ମାତି ସୁକ୍ଷ୍ମ ବିଭାଜନ-ସର୍ଗାଣୁର ସ୍ଥିତି ପରିକଳ୍ପନାର ବାହାର ।

ଏହି ଲଘୁରୁ ଲଘୁ ଓ ମହତ୍ ରୁ ମହତ୍ ଅଷରେ, ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ଅଛି ତାହା ବ୍ୟାପକ ଓ ସମୟଙ୍କ ଗତିଶୀଳ,ବିକସିତ ,ପରିବର୍ତ୍ତିତ ଓ ଚୈତନ୍ୟତ୍ ରଖିଥାନ୍ତି , ସେହି ଶକ୍ତି ହିଁ ବିନ୍ଦୁ ବା ପରମାତା । ଏହାକୁ କୃଦ୍ରୁ କୃଦ୍ ଓ ମହାନ୍ର ମହାନ କହନ୍ତି ଓ ଉପନିଷଦମାନେ ମଧ୍ୟ 'ଅଶୋରଣୀୟାନ୍ ମହତୋ ମହୀୟାନ୍ 'ରୂପରେ ଏହାର ପରିଚୟ ଦେଇଛନ୍ତି । ଏହି ବୟକ୍ ଚିନ୍ତନ କରିବାରେ ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶରେ ସ୍ଥିତ ଜୀବକୁ ପତୀତ ହୁଏ ଯେ , ପରମାତ୍ରାଙ୍କ ଏହି ମହା ବୃହାଣ ତୃଳନାରେ ନିଜପିଶ୍ଚର ଅସ୍ତିତ୍ୱ ଅତୀ ତୃଚ୍ଛ । ତ୍ରଚ୍ଛତାରୁ ତାର ଗର୍ବ ଓ ଅହଂକାର ବିଗଳିତ ହୋଇଯାଏ । ପୁନଃ ଯଦି ନିଜ ପିଣ୍ଡ ସହିତ ସକ୍ଷ୍ମ ସର୍ଗାଣ୍ଡ କୁ ତୂଳନା କରେ ତେବେ ତାକୁ ପତୀତ ହୁଏ ଯେ ଅତୃଟଶ୍ରିର, ଅକ୍ଷୟ ଭଣାର ସର୍ଗାଣ୍ଡର ଅତୃଟ ସଂଖ୍ୟା ଓ ଅତୃଟ ଶ୍ରି ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ବିଦ୍ୟମାନ ରହିଛି । ତେଣୁ ସେ ନିଜକୁ ଅଶକ୍ତ ବୋଲି ଭାବିବାର କୌଣସି କାରଣ ନାହିଁ । ଯଦି ଏହି ମହାଶକ୍ତିର ଉପଯୋଗ କରାଯାଏ ତେବେ ସଂସାରର କୌଣସି କାମ ଅସୟବ ନୁହଁ । ଯେପରି ମହା ଅଣ୍ଡ ତଳନାରେ ଆମର ଶରୀର ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ଷଦ ଓ ଆମ ଶରୀର ତଳନାରେ ତାର ବିୟାର ଅନୁପମେୟ ସେହିପରି ସର୍ଗାଣୁ ତୁଳନାରେ ଆମ (ଶରୀର) ପିଣ୍ଡ ମହା ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ପରି ବିଶାଳ ପ୍ତୀତ ହେବ । ଏଥିରେ ଯେଉଁ ସ୍ଥିତି ବିଶ୍ୱାସ କରାଯାଇ ପାରେ ତାହା ପ୍ରକୃତିର ଅଣ୍ଡ ଠାରୁ ଭିନ୍ନ ଏକ ଦିବ୍ୟରୂପରେ

ଜଣାଯିବ ଓ ଭାବନା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯିବ ଯେ, ମୁଁ ହେଉଛି ସେହି ବନ୍ଦୁ, ସେହି କେନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ବ୍ୟାପକତା ଦୃଷ୍ଟିରୁ ମୁଁ ହେଉଛି ସୂକ୍ଷ୍ମ ରୁ ସୂକ୍ଷ୍ମ , ସ୍ତୁଳ ରୁ ସ୍ଥଳ।

ଏହି ଲଘୁତା-ମହତା କୁ ଏକାନ୍ତ ଚିନ୍ତନ କରିବା ହିଁ ବିନ୍ଦୁ ସାଧନା । ଏହି ସାଧନାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଭଲ ରୂପେ ବୋଧକରେ ଯେ ତାର ଜୀବନର ବାୟବିକତା ମହାବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ତୁଳନାରେ ଅତି ତୁଚ୍ଛ ଏବଂ ତା ସହିତ ସେ ନିଜକୁ ସର୍ଗାଣୁର ଅନନ୍ତଶକ୍ତି ଉଦ୍ଗମ ହେବାର କାରଣ ମନେକରେ ଓ ସେ ହିଁ ସୃଷ୍ଟିର ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କେନ୍ଦ୍ର ବୋଲି ବିଚାର କରେ । ବୋଧ କରେ ଯେ, ଯଦି ସେ ନିଜ ଶକ୍ତି ପୁଞ୍ଜର ସଦୁପଯୋଗ କରେ ତେବେ ଅପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ସଂସାରର ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସଂଘଟିତ ହୋଇଯିବ । ଏହି ବିନ୍ଦୁ ସାଧନାରେ ସାଧକର ସକଳ ଭୌତିକ ଅଭିମାନ ଓ ଲୋଭ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ଓ ସାଥେ ସାଥେ ତାର ଆନ୍ତରିକ ଶକ୍ତିର ବିୟାର ହୋଇଯିବ , ଯାହା ଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ଏକ ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଆବଶ୍ୟକ । ସାଧକର ଆତ୍ମସ୍ଥିତି ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉଜ୍ସଳ ହୋଇଯିବ , ସମୟ ବିକାର ବିନାଶ ହୋଇଯିବ ଏବଂ ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ସେ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରିବ ।

କଳା ସାଧନା ସାଧାରଣତଃ କଳା ଅର୍ଥ କୀରଣ । ଆଲୋକ ତ ଅତି ସୂକ୍ଷ୍ମ । ଆଲୋକ ,ସୂକ୍ଷ୍ମତାର ଏପରି ଏକ ସମଷି , ଯାହା ଏକ ନିଷ୍ଟିତ ପ୍ରକାର ଅନୁଭବ କରାଏ ତାହା ହିଁ କଳା । ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଆଲୋକ ପୃଥିବୀ ପୃଷକୁ ଆସେ ଓ ସେହି ସୂକ୍ଷ୍ମତାର କୌଣସି ଏକ ସମଷି ଆମ ଆଖିରେ ବୟୁର ରଙ୍ଗ ରୂପର ଅନୁଭବ କରାଇଥାଏ । ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣରେ ସାତ ରଙ୍ଗ ରହିଛି , ପରମାଣୁ ଅନ୍ତର୍ସୁତ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ତରଙ୍ଗ ଆମ ଆଖିରେ ପଡିଲେ ଆମେ \_\_\_\_\_

କୌଣସି ରଙ୍ଗ ରୂପର ଧାରଣା କରିପାରୁ । ରୂପକୁ ଆଲୋକିତ କରି ପ୍ରକଟ କରିବାର କାମ ହେଉଛି କଳାର ।

ଆସ୍ଥି ଓ ବ୍ୟାସ୍ଥି ନାମରେ ଦଇପକାର କଳା ଅଛି । 'ପକତିର' ଅଣ ପରମାଣର ସତଃ ପକଟିତ ହେଉଥିବା କଳାକ ତାହା ଆପ୍ଟି କଳା କହନ୍ତି ଓ 'ପୁରୁଷର' ଅନ୍ତରାଳରୁ ଆବିର୍ଭୂତ ହେଉଥିବା କୀରଣ ହିଁ ବ୍ୟାପ୍ତି କଳା । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବସ୍ତୁ ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ଅନୁପାତର ସମ୍ମିଶ୍ୱଶରୁ ଗଠିତ । ବସ୍ତୁର ପରମାଣର ବାହାର ଥିବା କୀରଣ ତା ସହିତ ବୟର ପଧାନ ତତ୍ତ୍ୱର ବିଶେଷତାକୁ ସାଥିରେ ଆଣିଥାଏ । ବସ୍ତୁର ରଙ୍ଗ ଏହି ବିଶେଷତାର ପରିଚୟ ଦେଇଥାଏ । ସେହିପରି ବ୍ୟାପ୍ତି କଳା ମନଷ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ ଥିବା ତେଜସର ପରିଚାୟକ । ଏହି ତେଜସ୍ ମୁଖର ଆଖ ପାଖରେ ଆଲୋକ ମଣ୍ଡଳପରି ବିସ୍ତୁତ ରହିଥାଏ । ଏହାକୁ ତେଜମଣ୍ଡଳ କହନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ ଦେବତା ମାନଙ୍କ ଚିତ୍ରେ ତାଙ୍କ ମୁଖର ଚାରିପାଖରେ ଏକ ଆଲୋକ ବଳୟ ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ . ତାହା ସେହି ଦେବତାଙ୍କର ତେଜ ବଳୟ ବା କଳାର ଚିତ । ଭଗବାନଙ୍କ ଭିନ୍ ଭିନ୍ ଅବତାର ରେ ଭିନ୍ ଭିନ୍ କଳାର ବର୍ତ୍ତନା କରା ଯାଇଛି ଯଥା ପର୍ଶୁରାମଙ୍କର ତୀନି କଳା, ଶ୍ରୀରାମଙ୍କର ବାର କଳା ଓ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଙ୍କର ଷୋଳ କଳା । ଏହି କଳାର ତାପୁର୍ଯ୍ୟ ହେଉଛି ସେହି ଅବତାରୀ ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯଥାକ୍ମେ ତୀନ ,ବାର ଓ ଷୋଳ ଗୁଣର ଆତ୍ରିକ ଶକ୍ତି ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲା । ସୃକ୍ଷୁଦର୍ଶି ଲୋକ ,ତେଜବଳୟ, ରଙ୍ଗ ,ରୂପ ଓ ଚୈତନ୍ୟତା ଦେଖି କୌଣସି ବୟ ବା ମନ୍ଷ୍ୟର ଆତ୍ରିକ ବଳ କଳନା କରିପାରନ୍ତି । କୌଣସି ମନୁଷ୍ୟର କେତେ କଳା ଅଛି, କେତେ ପରିମାଣରେ ଶାରୀରିକ,ମାନସିକ ତଥା ଆତ୍ରିକ ବିଶେଷତା ରହିଛି , କେଉଁ କେଉଁ ଗୁଣ, ଦୋଷ, ଯୋଗ୍ୟତା ଓ ସାମର୍ଥ୍ୟ ରହିଛି ତାହା କଳା ସାଧକ ମାନେ ସହଜରେ ଜାଣି ପାରନ୍ତି । କଳା

\_\_\_\_\_

ସାଧକ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ କେତେ ଆତ୍ମିକବଳର ନ୍ୟୁନାଧିକ ରହିଛି, ତାର କଳନାକରି ଆତ୍ମବଳ ବୃଦ୍ଧି ବା ସଂଶୋଧନ ତଥା ପରିମାର୍ଜନ କରିବାର ଟେଷ୍ଟା କରିଥାନ୍ତି ।

ସବୁ ଦିଗରୁ ଚିଉ ଅପସାରଣ କରି ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କରି , ଭୃକୁଟି ଉପରେ ଧ୍ୟାନ ଏକତ୍ରୀତ କଲେ , ମଞ୍ଚିଷ୍କରେ ଅନେକ ରଙ୍ଗ ବିରଙ୍ଗ ପ୍ରଜାପତି ଉଡିଲାପରି ଦେଖାଯିବ । ଏହି ରଙ୍ଗର ଆକୃତି ପ୍ରକୃତି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଦୃଶ୍ୟମାନ ରଙ୍ଗର ଝିଲିମିଲିକୁ ଦେଖି ଆମେ ଜାଣିପାରିବା ଯେ ଏହି ସମୟରେ କେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱର ବିଶେଷତା ବା କେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱର ନ୍ୟୁନତା ରହିଛି ।

ପ୍ରତ୍ୟେକ ରଙ୍ଗର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବିଶଷେତା ବା କଳା ବା ଗୁଣବତ୍ତା ରହଥିବାର ଏକ ଚିତ୍ର ନିମ୍ନରେ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୋଇଛି ଯଥା---

- ହଳଦୀରଙ୍ଗ- କ୍ଷମା,ଗୟିରତା,ଉତ୍ପାଦନ,ସ୍ଥିରତା,ବୈଭବ ଓ ବଳବରା ।
- ଶ୍ୱେତରଙ୍ଗ ଶାନ୍ତି, ରସିକତା,କୋମଳତା,ତୃପ୍ତି, ଶିତଳତା, ସୁନ୍ଦରତା, ବୃଦ୍ଧି ଓ ପ୍ରେମ ।
- ଲାଲରଙ୍ଗ ଉଷ୍ମତା, କ୍ରୋଧ, ଇର୍ଷା, ଦ୍ୱେଷ, ଅନିଷ୍ଟ, ଶୂରତା, ସାମଥ୍ୟ, ଉତ୍ତେଜନା, କଠୋରତା, କାମୁକତା, ତେଜ, ପ୍ରଭାବଶୀଳତା, ଚମକତା ଓ ଷ୍କୃତି ।
- ସବୁଜରଙ୍ଗ ଚଞ୍ଚଳତା,କଳ୍ପନା, ସ୍ୱପ୍ନଶୀଳତା, ଅପହରଣ, ଧୂର୍ତ୍ତତା, ଗତିଶୀଳତା,ବିନୋଦ, ପ୍ରଗତିଶୀଳତା, ପ୍ରାଣପୋଷଣ ଓ ପରିବର୍ତ୍ତନ ।
- ନୀଳରଙ୍ଗ ବିଚାରଶୀଳତା,ବୁଦ୍ଧି,ସୂକ୍ଷ୍ମତା,ବିୟାର, ସାତ୍ତ୍ୱିକତା, ପ୍ରେରଣା ବ୍ୟାପକତା, ସଂଶୋଧନ , ସମ୍ପର୍ଦ୍ଧନ, ସିଞ୍ଚନ ଓ ଆକର୍ଷଣ ।

\_\_\_\_\_

.----

ପ୍ରକୃତରେ ଏହି ପାଞ୍ଚ ରଙ୍ଗ , ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱର କଳା ବା ବିଶେଷତା । ଦୃଶ୍ୟମାନ ରଙ୍ଗର ଝିଲିମିଲି ଦେଖି ଜାଣିହେବ,ସେହି ସମୟରେ କେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱର ବିଶେଷତା ରହିଛି ଓ କେଉଁ ଗୁଣ, ପ୍ରକୃତି ଓ ସ୍ୱଭାବର ଉଦୟ ହୋଇଛି । ଏହା ଜାଣିବା ଦ୍ୱାରା ଆମେ ନିମ୍ନଲିଖିତ କର୍ମ ସମ୍ପାଦନ କରିପାରିବା –

- ୧-ମନୁଷ୍ୟ ଓ ବସ୍ତୁର ଆନ୍ତରିକ ସ୍ଥିତି ଜାଣିବା,
- ୨-ନିଜ ଶାରୀରିକ ତଥା ମାନସିକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଗୁଣ ଓ ଦୋଷର ଅସନ୍ତୁଳତାକୁ ସନ୍ତୁଳନ କରିବା ,
- ୩-ଅନ୍ୟର ମାନସିକ ତଥା ଶାରୀରିକ ବିକୃତିକୁ ସୁବ୍ୟବସ୍ଥାପିତ କରିବା,
- ୪-ତତ୍ତ୍ୱର ମୂଳ ଆଧାର ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ସେମାନଙ୍କର ଗତିବିଧି ଓ କ୍ରିୟା ପଦ୍ଧତି ଜାଣିବା,
- ୫-ତତ୍ତ୍ୱ ଉପରେ ଅଧିକାର ପାଇ ସାଂସାରୀକ ବସ୍ତୁର ନିର୍ମାଣ ପୋଷଣ ଓ ବିନାଶ ଇତ୍ୟାଦି ।

ଏହି ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱ କଳା ଏତେ ପ୍ରଭାବପୂର୍ଣ୍ଣ ଯେ, ରାଜଯୋଗୀ, ହଠଯୋଗୀ, ମନ୍ତ୍ରଯୋଗୀ ଓ ତନ୍ତ୍ରଯୋଗୀ ନିଜନିଜ ଢଙ୍ଗରେ ଏହାର ଉପଯୋଗ କରିଥାନ୍ତି ।

ତ୍ରୀଗୁଣ ଭେଦରେ ଏହି ଆତ୍ମିକ କଳା ତୀନି ପ୍ରକାର । ତାମସିକ କଳାର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁ ଶିବ , ରାଜସିକ କଳାର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁ ବ୍ରହ୍ମା ଓ ସାତ୍ସିକ କଳାର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁ ବିଷ୍ଟୁ । ଏହି ଆତ୍ମିକ କଳାର ସାଧନ ଗାୟତ୍ରୀ ଯୋଗର ଗ୍ରନ୍ଥିଭେଦରେ ସାଧିତ ହୋଇଥାଏ । ରୁଦ୍ରଗ୍ରନ୍ଥି,ବିଷ୍ଟୁଗ୍ରନ୍ଥି ଓ ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ଭେଦ କରିବା ସମୟରେ ହିଁ ଏହି ତୀନି କଳାର ସାକ୍ଷାତକାର ହୋଇଥାଏ ।

## ପଞ୍ଚତତ୍ତ୍ୱ କଳା ଦ୍ୱାରା ଆତ୍ମିକ ସାଧନା

ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ସ୍ଥାନ ମୂଳାଧାର ଚକ୍ର ଓ ଏହିଠାରୁ ସୁଷୁମ୍ନା ଆରୟ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଭୂଲୋକର ପରିଚାୟକ ଓ ଏହି ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ , ମୂଳାଧାର ଚକ୍ରରେ କରାଯାଏ । ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱର ଆକାର ଚତୁଷ୍କୋଣ, ରଙ୍ଗ ହଳଦିଆ,ଗୁଣ ଗନ୍ଧ । ଏହାକୁ ଜାଣିବା ପାଇଁ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ ନାସିକା, କର୍ମେଦ୍ରିୟ ଗୁହ୍ୟଦ୍ୱାର ଓ ଏହାର ବିକୃତିରୁ ହଳଦିଆ କାହାଳ ଆଦି ରୋଗ ହୁଏ ,ଭୟ ଆଦି ମାନସିକ ବିକାର ଏହାର ପ୍ରଧାନତା । ଧ୍ୟାନ ଏହି ଚକ୍ରରେ ସ୍ଥିର କଲେ ଏହି ସମସ୍ତ ବିକାର ଶାନ୍ତ ହୋଇଥାଏ ।

ଏକ ପ୍ରହର ଅନ୍ଧାର ଥାଇ ପ୍ରାତଃ କାଳରେ କୌଣସି ଏକ ନିର୍ଚ୍ଚନ ଶାନ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଏବଂ ଏକ ପବିତ୍ର ଆସନରେ ଦୁଇ ପାଦକୁ ପଛକୁ ମୋଡି ବସିବ । ଦୁଇ ହାତ ଓଲଟାକରି ଜଙ୍ଘ ଉପରେ ଏପରି ରଖିବ ଯେପରି ପାପୁଲିଦ୍ୱୟ ଉଦର ଆଡକୁ ରହିବ । ତାପରେ ନାସିକା ଅଗ୍ରରେ ଦୃଷ୍ଟି ରଖି ମୂଳାଧାର ଚକ୍ରରେ ଚତୁଷ୍ୱୋଣୀ , ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ଲଂ ବୀଜ ସ୍ୱରୂପ ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ କରିବ । ଏପରି ଅଭ୍ୟାସ କଲେ , କ୍ରମେ ନାସିକା ସୁଗନ୍ଧରେ ଭରିଯିବ ଓ ଶରୀର ଉଜ୍ସଳ କାନ୍ତୀ ବାଲା ହୋଇଯିବ । ଧ୍ୟାନ କରିବା ସମୟରେ ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱର ସମୟ ଗୁଣ ଧ୍ୟାନରେ ସ୍ମରଣ କରିବା ଉଚିତ ଓ ଧ୍ୱନି ଆକାରରେ ମନେ ମନେ ଲଂ ବୀଜ ଜପ କରିବା ଉଚିତ ।

ଜଳତତ୍ତ୍ୱ ଉଦରର ତଳେ ଓ ଜନନେନ୍ଦ୍ରିୟ ଉପର ଭାଗରେ ସ୍ୱାଧିଷ୍ଠାନ ଚକ୍ରରେ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ସ୍ଥାନ । ଏହି ଚକ୍ର ଭୁବଃଲୋକର ପ୍ରତିନିଧି । ରଙ୍ଗ ଖ୍ୱେତ,ଆକୃତି ଅର୍ଦ୍ଧଚନ୍ଦ୍ରାକାର , ଗୁଣ ରସ । କଟୁ, ଅମ୍ଲ, ତିକ୍ତ ଓ ମଧୁର

ଆଦି ରସର ସ୍ୱାଦ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର କାରଣରୁ ହୋଇଥାଏ । ଏହାର ଜ୍ଞାନେଦ୍ରିୟ ଜିହ୍ୱା ଓ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ଲିଙ୍ଗ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ବିକୃତିରୁ ମେହାଦି ରୋଗ ବିକାର ହୋଇଥାଏ ।

ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ଧ୍ୟାନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥିବା ବିଧିରେ ,ଆସନରେ ବସି ବଂ ବୀଜବାଲା, ଅର୍ଦ୍ଧଚନ୍ଦ୍ରାକାର ଚନ୍ଦ୍ରମା କାନ୍ତୀ ବାଲା ଜଳତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ ସ୍ୱାଧିଷ୍ଠାନ ଚକ୍ରରେ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱରେ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତହେଲେ କ୍ଷୁଧା ପିପାଶା ନାଶ ହୁଏ ଓ ଶରୀରର ସହନଶକ୍ତି ବୃଦ୍ଧି ହୁଏ ।

ଅଗ୍ନିତନ୍ତ୍ୱ ନାଭି ସିଧାରେ ଥିବା ମଣିପୁର ଚକ୍ରରେ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ନିବାସ । ଏହି ଚକ୍ର ସ୍ୱଃ ଲୋକର ପ୍ରତିନିଧି । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ଆକୃତି ତ୍ରିକୋଣ, ରଙ୍ଗ ଲାଲ, ଗୁଣ ରୂପ ଓ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ ନେତ୍ର ଓ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ପାଦ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ବିକୃତି କାରଣରୁ , କ୍ରୋଧାଦି ମାନସିକ ବିକାର ଓ ସୃଜନାଦି ଶାରୀରିକ ବିକାର ଜାତ ହୋଇଥାଏ । ସାଧନରେ ଏହିତତ୍ତ୍ୱରେ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତହେଲେ ମନ୍ଦାଗ୍ନି , ଅଜୀର୍ଣ୍ଣ ଆଦି ଉଦର ବିକାର ନାଶ ହେବା ସହିତ କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଶକ୍ତି ଜାଗ୍ରତ ହେବାରେ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ ।

ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ଧ୍ୟାନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥିବା ବିଧିରେ ,ଆସନରେ ବସି ମଣିପୁର ଚକ୍ରରେ ଙ ବୀଜବାଲା ତ୍ରିକୋଣାକାର, ଅଗ୍ନି ପରି ଲାଲ ପ୍ରଭାବାଲା ଅଗ୍ନି ତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ତତ୍ତ୍ୱ ସିଦ୍ଧିରେ ସହନଶକ୍ତିର ବଦ୍ଧି ଘଟିଥାଏ ।

ବାୟୁତତ୍ତ୍ୱ ମହଃ ଲୋକର ପ୍ରତିନିଧି , ହୃଦୟସ୍ଥିତ ଅନାହତ ଚକ୍ରରେ ଏହାର ନିବାସ । ଏହାର ଆକୃତି ଷଟ୍କୋଣ ତଥା ଗୋଲ, ରଙ୍ଗ ସବୁଜ, ଗୁଣ ସ୍ୱର୍ଶ, ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ ଚର୍ମ ଓ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ହାତ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ବିକୃତିରୁ ଶ୍ୱାସ, ବାତ ଆଦି ବାୟ ଜନିତ ବ୍ୟାଧି ହୋଇଥାଏ ।

ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ଧ୍ୟାନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥିବା ବିଧିରେ , ଆସନରେ ବସି, ହୃଦୟସ୍ଥିତ ଅନାହତ ଚକ୍ରରେ , ଯଂ ବୀଜବାଲା ଗୋଲାକାର , ସବୁଜ ବର୍ଣ୍ଣର ଏହି ବାୟୁତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱରେ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତହେଲେ ମନ ସର୍ବଦା ପ୍ରଫୁଲ୍ଲ ରହେ ।

ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱ ଜନଲୋକର ପ୍ରତିନିଧି , କଣ୍ତଦେଶ ସ୍ଥିତ ବିଶୁଦ୍ଧ ଚକ୍ରରେ ଏହି ତତ୍ତ୍ୱର ସ୍ଥାନ । ଏହାର ଆକୃତି ଅଣ୍ଡାପରି ଗୋଲ ଓ ସମାନ୍ୟ ଲୟ , ନୀଳ ରଙ୍ଗ ବିଶିଷ୍ଟ, ଗୁଣ ହେଉଛି ଶବ୍ଦ, ଜ୍ଞାନେଦ୍ରିୟ କର୍ଣ୍ଣ ଓ କର୍ମେଦ୍ରିୟ ବାଣୀ ।

ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ଧ୍ୟାନରେ ବ୍ୟବହୃତ ହୋଇଥିବା ବିଧିରେ ,ଆସନରେ ବସି , ହଂ ବୀଜମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବା ସମୟରେ ବିଶୁଦ୍ଧ ଚକ୍ରରେ ରଙ୍ଗ ବିରଙ୍ଗ ବାଲା ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱରେ ସିଦ୍ଧି ପ୍ରାପ୍ତହେଲେ ତ୍ରୀକାଳର ଜ୍ଞାନ ପ୍ରାପ୍ତି ସହିତ ଅନେକ ପ୍ରକାର ସିଦ୍ଧି ଲାଭ ହୋଇଥାଏ ।

ଏହିପରି ନିତ୍ୟପ୍ରତି ପାଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱର ଧ୍ୟାନ ଅଭ୍ୟାସ କରିଲେ ତତ୍ତ୍ୱସିଦ୍ଧି ହୋଇ ଯିବ ଓ ଏହାଫଳରେ ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କର ଆନୁପାତିକ ଅଭିବୃଦ୍ଧି କରିବା ସରଳ ହୋଇଯିବ । ତତ୍ତ୍ୱର ତଥା କଳାର ବୃଦ୍ଧିରେ ସାଧକ କଳାଧାରୀ ହୋଇଯିବ ।

#### ॥ ସାଧନରେ ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥା ॥

ମନ ସର୍ବଦା କିଛି ନା କିଛି ଭାବୁଥାଏ । ଏପରି କୌଣସି କ୍ଷଣ ନାହିଁ ଯେଉଁ କ୍ଷଣରେ ମନ ସଂକଳ୍ପ ରହିତ ତଥା ବିଷୟଚିନ୍ତା ରହିତ ହୋଇ ରହି ପାରିବ । ଶୁପ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ବି ମନରେ ବିଷୟଚିନ୍ତା ରହିଥାଏ କାରଣ ସେ ସ୍ୱପ୍ନ

ଦେଖେ । ଯେତେବେଳେ ମନ ସଂକଳ୍ପ ତଥା ବିଷୟ ଚିନ୍ତା ରହିତ ହୋଇଯିବ ସେତେବେଳେ ମନର ସେ ନିର୍ବିଷୟ ସ୍ଥିତିକୁ ସାଧାରଣତଃ ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥା କହନ୍ତି । ସୂକ୍ଷ୍ମଭାବରେ ଦେଖିଲେ , ଯଦି ଧ୍ୟାନ କଲାବେଳେ ,ମନରୁ ଭାବ, ବିଚାର,ସଂକଳ୍ପ, କାମନା ଓ ଇଚ୍ଛା ଇତ୍ୟାଦି ବିଷୟ ଚିନ୍ତାକୁ ଦୂରିଭୂତ କରି , ନିର୍ବିଷୟ ମନକୁ ଅନ୍ତଃକରଣର ଆତ୍ମା କେନ୍ଦ୍ରରେ ଅବିଚଳିତ ରଖିବା ଦ୍ୱାରା ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥା ଆସିଥାଏ । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ସାଧକ ତାର ସମୟ ବିଷିପ୍ତ ଆନନ୍ଦକୁ ଏକୀଭୂତ କରି ଏପରି ଆନନ୍ଦ ଅନୁଭବ କରେ ଯେ ତାର ସମୟ ବାହ୍ୟ ଉପସ୍ଥିତିକୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ ଭୂଲିଯାଏ । ଏହାହିଁ ସମାଧି । ଏହି ସମାଧି ଅବସ୍ଥାରେ ନିଜର ମନ-ଚକ୍ଷୁର ସଂକଳ୍ପ ସଜୀବ ଓ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇଯାଏ ଓ ତାହା ଦୃଶ୍ୟ ଜଗତଠାରୁ ଅଧିକ ଷ୍ଟଷ୍ଟ ହୋଇଯାଏ । ଏହି ସମୟରେ ଅନ୍ତଃକରଣର ଦିବ୍ୟ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଓ ଚିଉବୃତି ଯେଉଁ ସଂକଳ୍ପରେ ଏକୀକୃତ ହୋଇ ଥାଏ ତାହା ହିଁ ମୂର୍ତ୍ତିମାନ ଓ ସକ୍ୟିୟ ହୋଇଯିବାର ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ।

କ୍ଷଣିକ ହେଉ ବା କେତେକ୍ଷଣ ପାଇଁ ହେଉ ଆବେଶ ଯୋଗୁ ଅନ୍ତରସ୍ଥ ସଂକଳ୍ପଶକ୍ତି ଓ ଚିଉବୃତି ଏକୀକୃତ ହୋଇଗଲେ ଏକ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ଭାବୋଦ୍ବେଗ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ । ଏହି ଉଦ୍ବେଗ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମୂର୍ଚ୍ଛୀ, ଉନ୍ନାଦ ଓ ଆବେଶ ଆଦି ନାମରେ ଜଣାଯାଏ । ଯଦି ଏହି ଭାବୋଦ୍ବେଗର ଦିବ୍ୟପ୍ରେରଣା ଆତ୍ମ ତନ୍ମୟତା ସହିତ ସୟଦ୍ଧିତ ହୋଇଥାଏ ତେବେ ତାହା ସମାଧି ନାମରେ ଗୃହିତ ହୁଏ ଅନ୍ୟଥା ଏହା ମୂର୍ଚ୍ଛୀ ବା ଉନ୍ନାଦ ନାମରେ ଗୃହିତ ହୋଇଥାଏ । ପୂର୍ଣ୍ଣ ତନ୍ମୟତା କାରଣରୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ ସମାଧିରେ ପୂର୍ଣ୍ଣାନନ୍ଦ ଅନୁଭବ ହୁଏ । ଦୈବୀ ଭାବନାରେ ଏକାଗ୍ରତା ଏଙ୍ ତନ୍ମୟତାପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବାବେଶ ଆସିଗଲେ ଆଖିର ପଲକ ନଇଁ ଆସେ,ତନ୍ଦ୍ରା ବା ମୂର୍ଚ୍ଛୀ ଅବସ୍ଥା ଆସିବାକୁ ଲାଗେ, ହାତରୁ ଜପାମାଳା ଖସିଯାଏ, ଜପ କରୁ କରୁ ଜିହ୍ସା

\_\_\_\_\_

ଅଟକି ଯାଏ ଏବଂ ନିଜର ଇଷ୍ଟ ଝାପ୍ସା ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ଓ ଆନନ୍ଦର ଏପରି କ୍ଷଣିକ ଅନୁଭୂତି ମିଳେ ଯାହା ସଂସାରର କୌଣସି ପଦାର୍ଥରେ ମିଳି ନ ଥାଏ । ଆରୟରେ ଏପରି ଅବସ୍ଥା ସ୍ୱଳ୍ପ ମାତ୍ରାରେ ହେଲେ ବି ଧିରେ ଧିରେ ତାର ବିକାଶ ହୋଇ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ତୁରୀୟ ଅବସ୍ଥା ଆସିଯିବ ଏବଂ ଶେଷରେ ସିଦ୍ଧିପ୍ରାସ୍ତ ହୋଇଯିବ ।

ନାଦ, ବିନ୍ଦୁ,କଳା ଓ ତୂରୀୟ ସାଧନା ,ଆନନ୍ଦମୟ କୋଶର ଚାରିଟି ପ୍ରଧାନ ଭାଗ । ଏହି ସାଧନାଦ୍ୱାରା ସାଧକ ନିଜର ପଞ୍ଚମ ଭୂମିକା ଉତ୍ତୀର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯିବ । ସାଧନାର ଏହି ପଞ୍ଚମ ଫାଟକ ଉନ୍କୁକ୍ତ କରିବାବାଲା ସାଧକ ଯେବେ ଏକ ଏକ କରି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୁଖରୁ ଆଶୀର୍ବାଦ ପ୍ରାପ୍ତ କରିଦେବ ତେବେ ତାର ଆଉ କୌଣସି ଅବଶେଷ ରହିବ ନାହିଁ ।

### ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଦୃାରା କୁଷଳିନୀ ଜାଗରଣ ॥

ଭଗବତୀ କୁଞ୍ଚଳିନୀ ଦେବୀଙ୍କ କୃପାରୁ ସାଧକ ସର୍ବ ଗୁଣ ସମ୍ପନ୍ନ ହୋଇଯାଏ । ସକଳ ଦିବ୍ୟକଳା , ମନୁଷ୍ୟକୁ ସକଳ ଦିବ୍ୟ ସିଦ୍ଧିର ଅଧିକାରୀ କରିଦିଏ । ସେ ନିଜର ଜୀବନକୁ ସ୍ୱସ୍ଥ ଓ ସୁଦୃଢ କରିବା ସହିତ ସର୍ବଦା ଭଗବାନଙ୍କ ସେବାରେ ତଥା ଲୋକହିତକର କାମରେ ପ୍ରବୃଉ ରହି ସ୍ୱ ଇଚ୍ଛାରେ ଦେହତ୍ୟାଗ କରିଥାଏ । କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଶକ୍ତି ପ୍ରଭାବରୁ ସାଧକ ଦେବୋପମ ହୋଇଯାଏ ଓ ଅନୁଭବ କରେ ଯେପରି ସର୍ବଦା ତା କାନରେ ମାତାଙ୍କ ବାଣୀ ' ଭୟ କରନାହିଁ, ମୁଁ ସର୍ବଦା ତୁମ ପଛରେ ଅଛି ' ଗୁଞ୍ଜିତ ହେଉଛି । ପ୍ରସ୍ତୁତି ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ କୁହାଯାଇଛି ମେରୁଦଣ୍ଡକୁ ଚିରିଲେ ଏହି ଖାଲି ଆଖିକୁ ଦେଖା ନ ଯାଉଥିବା କେତେକ ନାଡୀଗୁଚ୍ଛ ରହିଛି ଯେଉଁ

ମାନଙ୍କର ସମ୍ଭନ୍ଧ ସକ୍ଷୁ ଜଗତ ସହିତ ରହିଛି । ତା ମଧ୍ୟରେ ଇଡା ଓ ପିଙ୍ଗଳା ମୁଖ୍ୟ ନାଡୀ । ଏମାନେ ବିଦ୍ୟୁତ ଧାରା ସଦ୍ୱଶ । ବିଦ୍ୟୁତ ଚାଳିତ ଯନ୍ତ୍ରରେ ଧନରାଶି (ପଜିଟିଭ୍) ଓ ରଣରାଶି (ନେଗେଟିଭ୍) ବିଦ୍ୟୁତଧାରା ପ୍ରବାହିତ ହୋଇ ଯେଉଁଠାରେ ମିଳିତ ହଅନ୍ତି ସେଠାରେ ଶକ୍ତି ଉପନ୍ ହଏ । ଏହି ପକାର ଇଡାନାଡୀ ନେଗେଟିଭ ବା ରଣରାଶି ଓ ପିଙ୍ଗଳାନାଡୀ ପଜିଟିଭ ବା ଧନରାଶି । ଇଡାକୁ ଚନ୍ଦ୍ରନାଡୀ ଓ ପିଙ୍ଗଳାକୁ ସୂର୍ଯ୍ୟ ନାଡୀ ମଧ୍ୟ କହନ୍ତି । ନେଗେଟିଭ ବିଦ୍ୟତ ଧାରା ପବାହ ବା ଇଡା ନାଡୀ ଓ ପଜିଟିଭ ବିଦ୍ୟତ ଧାରା ପବାହ ବା ପିଙ୍ଗଳା ନାଡୀ ଯେଉଁଠାରେ ମିଳତ ହଅନ୍ତି ସେଠାରେ ଏକ ତ୍ତୀୟ ଧାରା ଉପ୍ନୁ ହୁଏ ତାହା ହି ସୁଷୁମ୍ବା ନାଡୀ । ଗଙ୍ଗା ଯମୁନାର ଧାର ଯେଉଁଠାରେ ମିଳିତ ହୁଅନ୍ତି ସେଠାରେ ଏକ ସୃକ୍ଷୁଧାରା ଉପ୍ନୁ ହୁଏ ଯାହାକୁ ସରସ୍ୱତୀ ଧାରା କହନ୍ତି ଓ ସେ ସ୍ଥାନକୁ ତିବେଣୀ କୁହାଯାଏ । ସେହିପରି ଇଡା ପିଙ୍ଗଳା ନାଡୀ ଦୃୟ ଯେଉଁଠାରେ ମିଳିତ ହୋଇ ସୃଷ୍ଠମା ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ସେ ସ୍ଥାନକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ତ୍ରିବେଣୀ କହନ୍ତି । ଏହି ତ୍ରିବେଣୀର ଉପରଭାଗରେ ମସ୍ତିଷ କେନ୍ଦ୍ର, ବହୁରନ୍ଧ ବା ସହସ ଦଳ କମଳ ଓ ନିମ୍ନ ଭାଗରେ ସୀବନ ସ୍ଥାନ,ଗୃହ୍ୟ ଓ ଲିଙ୍ଗସ୍ଥାନର ମଧ୍ୟଭାଗ ଯେଉଁଠି ମେର୍ଦ୍ଧ ଶେଷ ହୋଇଛି । ଏହି ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ତୀବେଣୀର ଧାରା ଉପରୋକ୍ତ ଦୁଇ ସ୍ଥାନ ସହିତ ସୟନ୍ଧିତ ।

ସୁଷୁମ୍ନା ମଧ୍ୟରେ ଯେଉଁ ବକ୍ରା ଆଦି ତୀନି ନାଡୀ ରହିଛି ତା ମଧ୍ୟରେ ବ୍ରହ୍ମ ନାଡୀ ଅତି ସୂଷ୍ମ । ଏହି ବ୍ରହ୍ମନାଡୀ ମେରୁଦଣ୍ଠର ନିମ୍ନ ଭାଗରେ କୃଷବର୍ଣ୍ଣ ଷଟ୍କୋଣ ବିଶିଷ୍ଟ ପରମାଣୁରେ ଗୁଡେଇହୋଇ କୁଣ୍ଡଳାକାରରେ ବନ୍ଧା ହୋଇଥାଏ । ସେହି ସ୍ଥଳରେ କୂର୍ମପ୍ରାଣ ମଧ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମନାଡୀ ସହିତ ବନ୍ଧା ହୋଇ ରହିଛି । ସେ ସ୍ଥଳକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାଷାରେ କୂଣ୍ଡଳିନୀ କହନ୍ତି । ଏହା ସର୍ବଦା ଶୃପ୍ତ ଆକାରରେ ଥାଏ । କୁଣ୍ଡଳିନୀର ମହିମା ଓ ଶକ୍ତି ଅପାର । ଏହି

କୁଷ୍ତଳିନୀ ଥରେ ଜାଗରୀତ ହୋଇଗଲେ ମନୁଷ୍ୟ ଅପାର ଶକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଯାଏ । ଏହିପରି ଭାବରେ ଯୋଗୀମାନେ କୁଷ୍ତଳିନୀ ଜାଗରଣ କରି ଅଦ୍ଭୂତ ଶକ୍ତିରେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ହୋଇ ମନୁଷ୍ୟ ଲୋକରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ହିତକର କର୍ମ କରିଥାନ୍ତି ।

ମଞିଷ୍କ କେନ୍ଦ୍ରରେ ବ୍ରହ୍ମରନ୍ଧ୍ରରେ ଥିବା ସହସ୍ରଦଳ କମଳ ମଧ୍ୟ କୁଣ୍ଡଳିନୀ ପରି ଶୁପ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ଥାଏ । ରେଡିଓ- ଟ୍ରାନ୍ସମିଶନ ସିଷ୍ଟମ ପରି ବ୍ରହ୍ମରନ୍ଧ୍ରର ଏହି ସହସ୍ରଦଳ କମଳ ଏରିଏଲ ରୂପେ କାମ କରି ସୂକ୍ଷ୍ମଲୋକରୁ ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରି ଜୀବର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ, ଆତ୍ମିକ ତଥା ପରମାହ୍ମିକ ବିକାଶ ଦିଗରେ ସହାୟକ ହୋଇଥାଏ । ଏତେ ପ୍ରକାର ବହୁମୂଲ୍ୟ ଯନ୍ତ ଖେଶ ପରି ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଅନନ୍ତ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହର ମାଧ୍ୟମ ଥାଇ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟ ଦୀନ, ଦୁର୍ବଳ,ତୁଚ୍ଛ,କ୍ଷୁଦ୍ର ଓ ବିଷୟ ବିକାରର ଦାସତ୍ୱ ସ୍ୱୀକାର କରି ଜୀବନରେ ସବୁ ପ୍ରକାର ଦୁଃଖ କଷ୍ଟ ଭୋଗ କରି ଚାଲିଛି । ମାତ୍ର ଯେତେବେଳେ ନିଜ ଭିତରେ ଏହି ସବୁ ରତ୍ନଭଣ୍ଠାର ଥିବାର ଜାଣିଯିବ ଓ ତାର ସଦୁପଯୋଗ କରିବାକୁ ପ୍ରଯତ୍ନ କରିବ ସେତେବେଳେ ସେ ପରମାତ୍ନାଙ୍କ ପ୍ରକୃତ ଉତ୍ତରାଧିକାରୀ ହେବାର ଯୋଗ୍ୟତା ଲାଭ କରିବ ଏବଂ ସାଧନା ବଳରେ ସକଳ ଶକ୍ତିର ଅଧିକାରୀ ହୋଇଯାଇ ପାରିବ ।

#### ଷଟ୍ଚକ୍ର

କୁଷଳିନୀ ଶକ୍ତିର ମୂଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯିବାପାଇଁ ଯେଉଁ ଛଅଟି ତାଲା ଅଛି, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାଷାରେ ସେ ଛଅଟିକୁ ଷଟ୍ଚକ୍ର କହନ୍ତି । ସୁଷୁମ୍ନା ଅନ୍ତର୍ଗତ ତୀନି ନାଡୀ ମଧ୍ୟରୁ ବ୍ରହ୍ମ ନାଡୀରେ ଏହି ଛଅଟି ତାଲା ଝୁଲୁଛି ବା ଷଟ୍ଚକ୍ର ରହିଛି । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାଷାରେ ପଷିତମାନେ ଏହାକୁ ଏକ ସୂତ୍ରରେ ଗୁନ୍ଥା ହୋଇଥିବା କମଳ ପୁଷ୍ପର ତୁଳନା ଦେଇଛନ୍ତି । ସୁଷୁମ୍ନା ଅନ୍ତର୍ଗତ ବଜ୍ରା

ଚିତ୍ରିଶୀ ଓ ବ୍ରହ୍ମ ଆଦି ନାଡୀତ୍ରୟ ଏତେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଯେ ତାହା ଆମର ସୀମିତ ଶକ୍ତିବିଶିଷ୍ଟ ଚର୍ମ ଆଖିକୁ ଦେଖାଯାନ୍ତି ନାହିଁ । ମାତ୍ର ଯୋଗୀମାନେ ସେମାନଙ୍କର ଯୋଗ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଏହି ନାଡୀମାନଙ୍କ ଅନ୍ତିତ୍ୱ ଅନୁଭବ କରି, ସେମାଙ୍କର ବିଶେଷତ୍ୱ ପରୀକ୍ଷଣ କରି , ତତ୍ ସମନ୍ଧିୟ ବିଜ୍ଞାନ ନିର୍ମାଣ କରି ଯୋଗ ଅନୁସନ୍ଧିସ୍ଥୁ ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ବ୍ୟବସ୍ଥିତ କରି ଯାଇଛନ୍ତି ।

ଚକ୍ରମାନଙ୍କର ସ୍ଥିତି ଏହିପରି - ବ୍ରହ୍ମ ନାଡୀର ମୂଳଠାରୁ କ୍ରମାନୁସାରେ ଉପର ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ- ମୂଳାଧାର ଚକ୍ର ଲିଙ୍ଗ ସିଧା, ସ୍ୱାଧୀଷ୍ଠାନ ଚକ୍ର ଡଳିପେଟ ସିଧା, ମଣିପୁର ଚକ୍ର ନାଭି ସିଧା, ଅନାହତ ଚକ୍ର ହୃଦୟ ସିଧା, ବିଶୁଦ୍ଧ ଚକ୍ର କଣ ସିଧା ଓ ଆଜ୍ଞାଚକ୍ର ଭୃକୁଟି ମଧ୍ୟରେ ଅବସ୍ଥିତ ଏବଂ ଏହାର ଉପରଭାଗ ସହସ୍ରାରେ ରହିଛି । ବ୍ରହ୍ମନାଡୀ ମାର୍ଗରେ ରହିଥିବା ସୃଷ୍ମ ଗ୍ରନ୍ଥି ସ୍ୱରୂପ ଏହି ଷଟ୍ଚକ୍ର ଗ୍ରନ୍ଥି ଉପରେ ଯେତେବେଳେ ସାଧକ ତାର ଧ୍ୟାନ ସ୍ଥିର କରେ ସେତେବେଳେ ସେଠାର ସୃଷ୍ମ ସ୍ଥିତିର ଏକ ବିଚିତ୍ର ଅନୁଭୂତି ହୁଏ । ସେହି ଗ୍ରନ୍ଥି ସବୁ ଗୋଲ ନ ହୋଇ ପଦ୍ମଫୁଲର ପାଖୁଡା ସଦୃଶ କୋଣ ବିଶିଷ୍ଟ ହୋଇଥାବି , ତେଣୁ ତାହାକୁ *ପଦ୍ନଦଳ* କହନ୍ତି । ଯେଉଁ ଗ୍ରନ୍ଥି ଯେତେ କୋଣ ବିଶିଷ୍ଟ ସେ ଗ୍ରନ୍ଥିରେ ସେତେ ଗୋଟି ଦଳ ବିଶିଷ୍ଟ କମଳ ପୃଷ୍ପର ପ୍ରଷ୍ଟୁଟନ ହୋଇଥିବାର କୂହାଯାଏ । ଗ୍ରନ୍ଥିମାନେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱପଧାନ ହୋଇ ଥିବାରୁ, ସେଠାକାର ରକ୍ତ ପ୍ରବାହରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଭାବ କାରଣରୁ ଗ୍ରନ୍ଥିମାନଙ୍କର ରଙ୍ଗରେ ଭିନ୍ନତା ଆସିଯାଏ । ସେହି ହେତୁ ଗ୍ରନ୍ଥି ଗୁଡିକ, ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଭାବରେ *ଗୋଳାପ* ରଙ୍ଗ, ତେଜ ତତ୍ତ୍ୱରେ *ନୀଳ* ରଙ୍ଗ , ବାୟୁ ତତ୍ତ୍ୱରେ ଶେଲାଲ ଓ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱରେ ଧୂସର ରଙ୍ଗ ହୋଇଥାଏ ।

କୀଟ କୌଣସି ଏକ କାଠକୁ ତାର ନମ୍ରତା ଅନୁସାରେ କାଟି କାଠରେ ଏକପ୍ରକାର ଅଙ୍କା ବଙ୍କା ଗର୍ଭ କରିଦିଏ , ସେହିପରି ଗୁନ୍ଲିମାନଙ୍କରେ

ପ୍ରାଣବାୟୁ ଗମନାଗମନ କରି ତାର ବେଗ ଅନୁସାରେ ଓ ଗ୍ରନ୍ଥି ମାନଙ୍କ ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ, ଗ୍ରନ୍ଥିମାନଙ୍କୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଆକାରର କରିଦିଏ । ତେଣୁ ଗ୍ରନ୍ଥିମାନଙ୍କର ଆକୃତି,ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦେବନାଗରୀ ଅକ୍ଷର ସଦୃଶ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ବାୟୁମାର୍ଗକୁ ଚକ୍ରର *ଅକ୍ଷର* କୁହାଯାଏ ।

ନଦୀରେ ଜଳସ୍ରୋତର ପ୍ରଖରତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ସ୍ରୋତ ଧାରରେ ଜଳ ଭଉଁରୀ ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ ଓ ସେ ଭଉଁରୀ, ଆକାରରେ ଗୋଲ, ତେରଛା, ଚତୁଷ୍କୋଣ, ଗଭୀର ଓ ଉପରକୁ ଶୃଙ୍ଗପରି ଦେଖାଯାଏ , ସେହିପରି ସୁଷୁମ୍ନାରେ ବାୟୁ ଦୃତଗତିରେ ଗଲାବେଳେ ଚକ୍ର ମାନଙ୍କରେ ଯେଉଁ ଭଉଁରୀ ସୃଷ୍ଟିକରେ ତାହା କେଉଁଠି କେଉଁଠି ଗୋଲାକାର, ଚତୁଷ୍କୋଣ, ଅର୍ଦ୍ଧଚନ୍ଦ୍ରାକାର, ତ୍ରୀକୋଣ,ଷଟ୍କୋଣ ଓ ଚନ୍ଦ୍ରାକାର ଆକାରର ହୋଇଯାଏ । ବାୟୁ ପ୍ରବାହ ଜନିତ ଏହି ସବୁ ଆକୃତିକୁ *ଯନ୍ତ* କହନ୍ତି ।

ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଆନୁପାତିକ ସନ୍ଧିଶ୍ରଣରେ ,ଶରୀରର ଅଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ୟଙ୍ଗ ନିର୍ମାଣ କାର୍ଯ୍ୟ ଓ ସେମାନଙ୍କର ସଞ୍ଚାଳନ ହୋଇଥାଏ ବୋଲି ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି । ଯେଉଁ ସ୍ଥାନରେ ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱର ଯେତେ ମାତ୍ରାରେ ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି ତାହାର ନ୍ୟୁନାଧିକ ହେଲେ ଅଙ୍ଗ ରୋଗଗ୍ରୟ ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି ଚକ୍ରମାନଙ୍କରେ ଏକ-ଏକତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଧାନତା ଥାଏ । ଯେଉଁ ଚକ୍ରରେ ଯେଉଁ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରଧାନତା ଥାଏ ,ତାହା ସେହି ଚକ୍ରର *ତତ୍ତ୍ୱ* । ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗୁଣ ଥାଏ ଯଥା ପୃଥ୍ୱୀ ତତ୍ତ୍ୱର ଗୁଣ ଗନ୍ଧ, ଅଗ୍ନି ତତ୍ତ୍ୱର ରୂପ,ଜଳ ତତ୍ତ୍ୱର ରସ,ବାୟୁ ତତ୍ତ୍ୱର ୟର୍ଶ ଓ ଆକାଶ ତତ୍ତ୍ୱର ଗୁଣ ଶବ୍ଦ । ତତ୍ତ୍ୱମାନଙ୍କର ପ୍ରାଧନ୍ୟତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରି ଚକ୍ରମାନଙ୍କର *ଗୁଣ* ନିର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଥାଏ ।

ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ବାୟୁ ପ୍ରବାହ ଜନିତ ଚକ୍ରମାନଙ୍କରେ ଥିବା ସୃକ୍ଷୁଛିଦ୍ ଆକାର ଭିନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । ବାୟୁ ଦୃତଗତିରେ ପ୍ରବାହିତ .----

ହେଲାବେଳେ ତାହା ଚକ୍ରର ଏହି ସୂକ୍ଷ୍ମ ଛିଦ୍ରରେ ଆଘାତ ପାଇ ,ତାର ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ସ୍ୱରୂପ ସ, ର, ଗ, ମ ପରି ଏକ ବିଶେଷ ଧ୍ୱନି ସୃଷ୍ଟି କରେ ଯାହା ୟଁ,ଲଁ,ରଁ,ହଁ,ଓଁ ସ୍ୱର ପରି ଶୁଣାଯାଏ । ଏହାକୁ ଚକ୍ରର *ବୀକ* କହନ୍ତି ।

ଚକ୍ରମାନଙ୍କରେ ବାୟୂର ଗତି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ଆୟୂର୍ବେଦ ଶାସ୍ତ ଅନୁସାରେ ବାତ, ପିତ ଓ କଫ ଜନିତ ରୋଗରେ ନାଡୀର ଗତି କପୋତ, ମଣ୍ଡୁକ, ସର୍ପ ଓ କୁକ୍କୁଟ ଗତି ପରି ହୋଇଥାଏ ଓ ଏହି ଗତିକୁ ଅନୁଧ୍ୟାନ କରି ବୈଦ୍ୟମାନେ ରୋଗର ଚିକିତ୍ସା କରିଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରାଧାନ୍ୟତା, ଭିନ୍ନ ଆକୃତିର ମାର୍ଗ, ଭଉଁରୀ ଓ ବୀଜ ମାନଙ୍କର ସମନ୍ୱୟ, ଚକ୍ର ମାନଙ୍କରେ ରକ୍ତ ଅଭିସରଣ ଓ ବାୟୁ ଅଭିଗମନର ସଂଯୋଗ ଇତ୍ୟାଦି କାରଣରୁ,ବାୟୁର ଏକ ବିଶେଷ ଗତି ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ଏହି ଗତି କେଉଁ ଚକ୍ରରେ ମନ୍ଦଗତି, କେଉଁଠି ମଗରମାଛ ପରି, କେଉଁଠି ହରିଣ ପରି ଓ କେଉଁଠି ଭେକ ଡେଇଁଲାପରି । ଏହି ସବୁ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗତିକୁ ସେହି ଚକ୍ରର ବାହନ

ଏହି ଚକ୍ରମାନଙ୍କରେ ବିବିଧ ଦୈବୀଶକ୍ତି ଆରୋପ କରାଯାଇଛି । ଉପ୍।ଦନ,ପୋଷଣ,ସଂହାର,ଜ୍ଞାନ,ସମୃଦ୍ଧି,ବଳ ଆଦି ଶକ୍ତିକୁ ଦୈବୀଶକ୍ତି ବୋଲି ଧରାଯାଇଛି । ଶକ୍ତିଅନୁସାରେ ପ୍ରତି ଚକ୍ରରେ ଏକ ଉଷ୍ମବିର୍ଯ୍ୟ-ପୁରୁଷବର୍ଗର ଦେବତା ଓ ଏକ ଶୀତବିର୍ଯ୍ୟ ସ୍ତୀ ବର୍ଗର ଦେବୀ ରହନ୍ତି କାରଣ ଧନ ଓ ରଣ ରାଶି ତଥା ଅଗ୍ନି ଓ ସୋମ ତତ୍ତ୍ୱର ପରସ୍କର ଆକର୍ଷଣ କାରଣରୁ ଗତି ଓ ଜୀବ ପବାହ ସୟବ ହୋଇ ଥାଏ ।

ଏହି ଚକ୍ରସବୁ ନିଜର ସୂଷ୍ମ ଶକ୍ତିକୁ ସମୟ ଶରୀରରେ ବିୟାର କରିଥାନ୍ତି । ସେଗୁଡିକ ଏକ ଜ୍ଞାନେଦ୍ରିୟ ଓ ଏକ କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ସହିତ ସମ୍ପର୍କ ରଖିଥାନ୍ତି ଓ ସୟଦ୍ଧିତ ଇନ୍ଦିୟ ମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିଥାନ୍ତି । ଚକ୍ର ଜାଗରଣ

ହୋଇଗଲେ ତାହା ସହିତି ସମ୍ପନ୍ଧିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଉପରେ ତୁରନ୍ତ ପ୍ରଭାବ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ସେହି ହେତୁ ସମ୍ପନ୍ଧିତ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ସେହି ଚକ୍ରର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ବୋଲି କୁହାଯାଏ । ମୁଖଠାରୁ ଆରୟକରି ନାଭି ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଚକ୍ରର ଆକାର ଅ ଠାରୁ ହ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମୟ ଅକ୍ଷରର ଏକ ଗ୍ରନ୍ଥିମାଳା । ଏହି ମାଳାର ଦାନାକୁ *ମାତୃକା* କହନ୍ତି । ଏହି ମାତୃକା ଅନୁସାରେ ଯୋଗଦର୍ଶନରେ ରଷିମାନେ ଆଜିର ବର୍ଣ୍ଣମାଳା ସ୍ଥିର କରିଛନ୍ତି । ଚକ୍ରରେ ଯେଉଁ ଯେଉଁ ଦେବ , ମାତୃକାଦ୍ୱାରା ଝଙ୍କୃତ ହୁଅନ୍ତି ଓ ସମ୍ପନ୍ଧିତ ହୁଅନ୍ତି ସେହି ସେହି ଚକ୍ରର ସେହି ସେହି

ଉପରୋକ୍ତ ପରିଭାଷା ଭଲଭାବେ ବୋଧଗମ୍ୟ ହେଲା ପରେ ଛଅଟି ଯାକ ଚକ୍ରର ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ପରିଚୟ ନିମ୍ନରେ ଅନୁଶୀଳନ କରାଗଲା – ମୂଳାଧାର ଚକ୍ର – ସ୍ଥାନ-ଯୋନୀ (ଗୁହ୍ୟଦେଶ ପାଖ) ବର୍ଷ-ଲାଲ,ଲୋକ- ଭୂଃଲୋକ, ପାଖୁଡା –ଚାରି , ଅକ୍ଷର –ବ ଶ ଷ ସ ,ତତ୍ତ୍ୱ- ପୃଥ୍ୱୀ ତତ୍ତ୍ୱ, ବୀଜ- ବଁ ,ବାହନ-ଐରାବତ , ଗୁଣ – ଗନ୍ଧ ,ଦେବ-ଗଣେଶ, ଦେବଶକ୍ତି- ଡାକିନୀ, ଯନ୍ତ୍ର-ଚତୁଷୋଣ , ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ-ନାସିକା,କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ – ଗୁହ୍ୟଦେଶ, ଧ୍ୟାନର ଫଳ- ବକ୍ତା,ମନୁଷ୍ୟରେ ଶ୍ରେଷ୍ଠତ୍ୱ,ସର୍ବପ୍ରକାର ବିଦ୍ୟା ବିନୋଦ, ଆରୋଗ୍ୟ, ଆନନ୍ଦ ଚିଉ ,କାବ୍ୟ ଓ ଲେଖାଲେଖି ସାମଥ୍ୟ ।

ସ୍ୱାଧିଷାନ ଚକ୍ର – ସ୍ଥାନ-ତଳିପେଟର ତଳେ,ବର୍ଣ୍ଣ-ସିନ୍ଦୁର,ଲୋକ– ଭୁବଃ ପାଖୁଡା-ଛଅ,ଅକ୍ଷର-ବ ଭ ମ ଯ ର ଳ,ତତ୍ତ୍ୱ-ଜଳତତ୍ତ୍ୱ,ବୀଜ-ବଁ, ବାହନ-ମଗର,ଗୁଣ –ରସ ,ଦେବ- ବିଷ୍ଣୁ ,ଦେବଶକ୍ତି –ଡାକିନୀ, ଯନ୍ତ୍ର- ଚନ୍ଦ୍ରାକାର, ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ-ରସନା, କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ-ଲିଙ୍ଗ, ଧ୍ୟାନର ଫଳ - ଅଙ୍କାର ଆଦି ବିକାର ନାଶ, ଶେଷଯୋଗ, ମୋହିନୀବୃତ୍ତି, ରଚନାଶକ୍ତି ।

ମଣିପୂର ଚକ୍ର – ସ୍ଥାନ-ନାଭି, ବର୍ଣ୍ଣ-ନୀଳ, ଲୋକ- ସ୍ୱଃଲୋକ, ପାଖୁଡା-ଦଶ, ଅକ୍ଷର- ଡ ଢ ଣ ତ ଥ ଦ ଧ ନ ପ ଫ, ତତ୍ତ୍ୱ- ଅଗ୍ନିତତ୍ତ୍ୱ, ବୀଜ-ଙ , ବାହନ-ମେଷ,ଗୁଣ-ରୂପ,ଦେବ-ରୁଦ୍ର,ଦେବଶକ୍ତି-ଶାକିନୀ,ଯନ୍ତ୍ର-ତ୍ରୀକୋଣ ,ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ-ଚକ୍ଷୁ, କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ-ଚରଣ, ଧ୍ୟାନଫଳ- ସହଂର ଓ ପାଳନ ଶକ୍ତି, ବଚନସିଦ୍ଧି ।

ଅନାହତ ଚକ୍ର-ସ୍ଥାନ-ହୃଦୟ,ବର୍ଣ୍ଣ-ଅରୁଣ,ଲୋକ-ମହଃଲୋକ, ପାଖୁଡା-ବାର, ଅକ୍ଷର-କ,ଖ,ଗ,ଘ,ଙ,ଚ,ଛ,ଜ,ଝ,ଞ,ଟ,ଠ,ତତ୍ତ୍ୱ-ବାୟୁ ତତ୍ତ୍ୱ, ଦେବଶକ୍ତି-କାକିନୀ, ଯନ୍ତ୍ର- ଷଟ୍କୋଣ, ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ- ଚର୍ମ , କର୍ମେଦ୍ରିୟ-ହାତ,ଧ୍ୟାନଫଳ- ସ୍ୱାମୀତ୍ୱ,ଯୋଗସିଦ୍ଧି, ଜ୍ଞାନ ଉଦୟ, ଇନ୍ଦ୍ରିୟକୟ ଓ ପରକାୟା ପ୍ରବେଶ ।

ବିଶୁଦ୍ଧ ଚକ୍ର - ସ୍ଥାନ-କଣ୍ୟଦେଶ, ବର୍ଣ୍ଣ-ଧୂମ୍ର, ଲୋକ- ଜନଃଲୋକ, ପାଖୁଡା-ଷୋହଳ ଅକ୍ଷର- ଅ ଠାରୁ ଅଃ ପଯ୍ୟତି ,ତତ୍ତ୍ୱ-ଆକାଶତତ୍ତ୍ୱ,ବୀଜ-ହଂ,ବାହନ-ହାତ , ଗୁଣ- ଶବ୍ଦ, ଦେବ- ପଞ୍ଚମୁଖୀ ସଦାଶିବ , ଦେବଶକ୍ତି-ଶାକିନୀ ,ଯନ୍ଦ୍ର-ଗୋଲାକାର , ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ- କର୍ଣ୍ଣ, କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ -ପାଦ , ଧ୍ୟାନଫଳ- ଚିଉଶାନ୍ତି, ଦୀର୍ଘଜୀବନ, ତ୍ରୀକାଳଦର୍ଷି , ତେଜସ୍ୱୀତା, ସର୍ବହିତ ପରାୟଣତା ।

ଆଜ୍ଞା ଚକ୍ର- ସ୍ଥାନ -ଭୁ ମଧ୍ୟ , ବର୍ଣ୍ଣ- ଶ୍ୱେତ , ଲୋକ- ତପଲୋକ, ପାଖୁଡା- ଦୁଇ , ଅକ୍ଷର – ହଂ କ୍ଷଂ , ତତ୍ତ୍ୱ- ମହତତ୍ତ୍ୱ, ବୀଜ- ଓଁ ,ବାହନ-ନାଦ, ଦେବ- ଜ୍ୟୋତିର୍ଲିଙ୍ଗ, ଦେବଶକ୍ତି- ହାକିନୀ , ଯନ୍ତ୍ର - ଲିଙ୍ଗାକାର , ଧ୍ୟାନଫଳ- ସର୍ବାର୍ଥ ସାଧନ ।

*ଶୂନ୍ୟଚକ୍ର* -ସହସ୍ରାର କୁ କେହି କେହି ଶୂନ୍ୟଚକ୍ର ବୋଲି ମାନନ୍ତି । ସ୍ଥାନ-ମୟକ, ଲୋକ- ସତ୍ୟଲୋକ, ପାଖୁଡା –ସହସ୍ୱଦଳ , ଅକ୍ଷର- ଅ ଠାରୁ କ୍ଷ

------ ସଙ୍କଳନ ହେମେନ୍ଦ୍ ନାଥ ଦାଶ ,ଅୟମାରୟ ୧୩.୦୪.୨୦୧୦ ଶେଷ ୧୩.୦୪.୨୦୧୧

ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ଓ ତାର ପୁନରାବୃତି ,ତତ୍ତ୍ୱ- ତତ୍ତ୍ୱଠାରୁ ଅତୀତ ,ବୀକ- ଃ ବିସର୍ଗ, ବାହନ- ବିନ୍ଦୁ, ଦେବ- ପରମ୍ବ୍ରହ୍ମ ,ଦେବଶକ୍ତି-ମହାଶକ୍ତି, ଯନ୍ତ୍ର- ପୂର୍ଣ୍ଣଚନ୍ଦ୍ର ପରି, ପ୍ରକାଶ- ନିରାକାର , ଧ୍ୟାନଫଳ- ଭକ୍ତି, ଅମରତା, ସମାଧି, ରଦ୍ଧି ସିଦ୍ଧି।

କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଆମ ଶରୀରର ଚୈତନ୍ୟ ୟୁଲିଙ୍ଗ ,ଯେଉଁଠି ବୀଜ ରୂପରେ କେତେ ଯେ ରହସ୍ୟମୟ ଶକ୍ତି ପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଛି ତାହା କଳ୍ପନା କରାଯାଇ ନ ପାରେ । ଏହି ଶକ୍ତି ସବୁ ଚକ୍ରମାନଙ୍କରେ ମଧ୍ୟ ପ୍ରସାରିତ ହେଉଥାଏ । ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କର ଉଷ୍ମ,ଆକର୍ଷଣ ଓ ବିଲୟିନୀ ଶକ୍ତି ଯେପରି ତାଙ୍କୁ ପରିକ୍ରମା କରୁଥିବା ନଅଟିଯାକ ଗ୍ରହଙ୍କୁ ଓତପ୍ରୋତ ଭାବରେ ପ୍ରଭାବିତ କରୁଥାଏ ଠିକ୍ ସେପରି କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଶକ୍ତି ସମୂହ ଛଅଟି ଯାକ ଚକ୍ରରେ ଓତପ୍ରୋତ ଭାବରେ ପ୍ରସାରିତ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ଚକ୍ରବେଧନ କରି କୁଣ୍ଡଳିନୀ ସମୀପବର୍ତ୍ତୀ ହେବା ସମୟକୁ କୁଣ୍ଡଳିନୀର ଅଧିକାଂଶ ଶକ୍ତି ଜାଗରିତ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ସେଟକ୍ର ଜାଗରଣ କରିବା ଏକ ମହାବିଜ୍ଞାନ ଓ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଉତ୍ତରଦାୟିତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କଠିନ କର୍ମ । ତେଣୁ ଏହି ସାଧନା ଉଉମ ଗୁରୁ ବିନା କି ଉଉମ ଅନୁଭବୀ ପଥ ପ୍ରଦର୍ଶକ ବିନା କେବଳ ପୁୟକ ପଢି ଆରୟ କରିଦେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ।

ଚକ୍ରମାନଙ୍କର ବେଧନ ଧ୍ୟାନଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ । ସମଞ୍ଚେ ଜାଣନ୍ତି ଜୀବନ ପ୍ରବାହର ମୁଖ୍ୟଧାରା ହେଉଛି ମନ । ମନ ସର୍ବଦା ଚଳଚଞ୍ଚଳ ରହିଥାଏ । ଏହାର ଗତି ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଗତିଠାରୁ ଆହୁରି ଅଧିକ । କେତେବେଳେ ନଭଣ୍ଟୁୟୀ ଅଟ୍ଟାଳିକା ତିଆର କରେ ଓ କେତେବେଳେ ତାକୁ ଧୂଳିସାତ୍ କରି ଦିଏ । ଏହି ଚଞ୍ଚଳତା କାରଣରୁ ଶରୀରର ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜକୁ ଏକ ସ୍ଥାନରେ କେହିକରଣ କରିବା କଠିନ ହୋଇପଡେ ଓ କୌଣସି ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ

ସମ୍ପାଦନ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣର ସମୟ ଉଷ୍ମଶକ୍ତିକୁ ଯବକାଚ ଦ୍ୱାରା କୌଣସି ସ୍ଥାନରେ ଏକତ୍ରିତ କରିଦେଲେ ତାହା ସେଠାରେ ଏତେ ତେଜଶକ୍ତି ସୃଷ୍ଟିକରିଦିଏ ଯେ ତାହା ଜ୍ୱଳନ କ୍ରିୟା ଆରୟ କରିଦିଏ । ସେହିପରି ମନ, ଶରୀରର ଏକ ଯବକାଚ । ମନ ନିଷ୍ଟଳ ହେଲେ ଶରୀରର ସମୟ ଶକ୍ତି ଏକ ସ୍ଥାନରେ ଏକିକୃତ ହୋଇଯାଏ । ଧ୍ୟାନ ହିଁ ଏକ ସୂଷ୍ମ ବିଜ୍ଞାନ ଯାହା ଏପଟ ସେପଟ ହୋଇ ଯାଇଥିବା ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜକୁ ଏକତ୍ର କରିବାରେ ମନରୂପକ ଯବକାଚକୁ ସୁଦୃଢ଼ କରି ଧରିରଖେ ଫଳରେ ସେଠାରେ ଏକ ଅସାଧାରଣ ଶକ୍ତିସ୍ରୋତ ପ୍ରବାହିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଧ୍ୟାନ ମାଧ୍ୟମରେ ମନକ୍ଷେତ୍ରର ଏହି କେନ୍ଦ୍ରିଭୂତ ଶକ୍ତି ପୁଞ୍ଜ ଦ୍ୱାରା ସାଧକ ଷଟ୍ତକ୍ର ବେଧନ କରିବାରେ ସକ୍ଷମ ହୋଇପାରେ ।

ଷଟ୍ଚକ୍ର ବେଧନର ସାଧନା ମାର୍ଗ, ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଭାବରେ ରହିଛି , ତେଣୁ ଗୁରୁ ପରମ୍ପରାରେ ଚାଲି ଆସୁଥିବା ସାଧନାର ମାର୍ଗ ମଧ୍ୟ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ମାତ୍ର ସକଳ ନଦୀ ସାଗରରେ ମିଶିଲାପରି, ଷଟ୍ଚକ୍ର ବେଧନ, ସକଳ ପ୍ରକାର ସାଧନାମାର୍ଗର ଗୋଟିଏ ମାତ୍ର ଲକ୍ଷ । ମାର୍ଗ ଯାହା ହେଉନା କାହିଁକି, ଶ୍ରଦ୍ଧା, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ନିଷ୍ଠା ହେଉଛି ଉଚିତ ପାଥେୟ । ଏ ସବୁ ମାର୍ଗକୁ ପଯ୍ୟାଲୋଚନା କଲାପରେ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ମହୋଦୟ , ତାଙ୍କ ଅଭିଜ୍ଞତାରୁ ଏକ ସୁଗମ ମାର୍ଗ ତାଙ୍କ ପ୍ରକାଶନରେ ବିୟାର କରିଛନ୍ତି ।

ସାଧନା ପଦ୍ଧତି- ପ୍ରାତଃକାଳରେ ଶୁଦ୍ଧ ଶରୀର ଓ ସ୍ୱସ୍ଥ ଚିତ୍ତରେ ସାବଧାନତା ସହକାରେ ପଦ୍ମାସନରେ ବସନ୍ତୁ । ପୂର୍ବ ବଣ୍ଠିତ ବ୍ରହ୍ମସନ୍ଧ୍ୟା ଅନ୍ତର୍ଗତ ଆଚମନାଦି ପଞ୍ଚକୋଷ କ୍ରିୟା ସମାପନ ପରେ ଏକମାଳା ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରନ୍ତୁ । ପରେ ତ୍ରିକୁଟରେ ବଦେମାତା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଜ୍ୟୋତି ସ୍ୱରୂପ ଧ୍ୟାନ କରନ୍ତୁ । ନିଜ ମନକୁ ଏହି ତ୍ରିକୁଟ ସ୍ଥିତ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଜ୍ୟୋତିର୍ଲିଙ୍ଗରେ ସ୍ଥାପିତ

କରିଦେଲେ ତାହା ସ୍ୱତଃ ତେଜ ସ୍ୱରୂପ ହୋଇଯିବ । ବ୍ରହ୍ମନାଡୀ ମେରୁଦଣ୍ଠଠାରୁ ତ୍ରିକୁଟ ମଧ୍ୟଦେଇ ସହସ୍ରାକୁ ଯାଇଛି । ଏହି ଦୀପ୍ତିମାନ ମନକୁ ବ୍ରହ୍ମନାଡୀ ନଳୀ ମଧ୍ୟଦେଇ ଆଜ୍ଞାଚକ୍ରକୁ ନିଅନ୍ତୁ । ସେଠାରେ ମନକୁ ସ୍ଥିର କରିଦେଲେ , ଚକ୍ରର ପାଖୁଡା ସଂଖ୍ୟା, ପାଖୁଡାର ଅକ୍ଷର , ବର୍ଣ୍ଣ, ଯନ୍ତ, ତତ୍ତ୍ୱ, ବୀଜ, ବାହନ, ଗୁଣ, ଦେବ, ଦେବଶନ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି ଚକ୍ରର ଲକ୍ଷଣ ମନର ଅନୁଭବ ମଧ୍ୟକୁ ଆସିଯିବ । ଆରୟରେ ଅନୁଭବ ଅଣଷ୍ଟ ହେଲେ ବିଧିରେ ଧିରେ ସଷ୍ଟ ଅନୁଭବ ହୋଇଯିବ । କେବେ କେବେ କାହାକୁ ଚକ୍ର ଲକ୍ଷଣରେ କିଛିଟା ବ୍ୟତିକ୍ରମ ଅନୁଭବ ହୋଇଥାଏ । ଯାହା ହେଉ ଚକ୍ରର ପ୍ରକୃତ ଆକୃତି ଅନୁଭବ ମଧ୍ୟକୁ ଚାଲି ଆସିବ । ଏହା ହିଁ ଚକ୍ରର ଜାଗରଣ ବା ପ୍ୟୁଟନ ।

ସ୍ୱସ୍ଥ ଚିଉ ଓ ସାବଧାନତା ସହକାରେ ଅନ୍ୟୁନ ଏକମାସ ଅଭ୍ୟାସ କଲାପରେ ଚକ୍ରର ପ୍ରୟୁଟନ ହୁଏ । ଧାନରେ ଲକ୍ଷଣ ଗୁଡିକ ଅଧିକ ଷ୍କଷ୍ଟ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଚକ୍ର ସୟନ୍ଧିତ ମାତୃକା, ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ, କର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ମାନଙ୍କରେ ଅଚାନକ କମ୍ପନ, ରୋମାଞ୍ଚ, ୟୁରଣ, ଉତ୍ତେଜନା, କୁତୁକୁତୁ ପରି ଅନୁଭବ ହୋଇଥାଏ । ଏହା ଚକ୍ରର ଜାଗରଣର ସୂଚନା । ଏହିପରି ଚକ୍ରର ଜାଗରଣ ସ୍ପଷ୍ଟରୂପେ ଅନୁଭବ ହୋଇ ଗଲେ, ଦୀପ୍ତିମାନ ମନକୁ ତଳ ସ୍ତରରେ ଥିବା ଅନ୍ୟ ଚକ୍ରରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇବାକୁ ହେବ । ମାର୍ଗର ବିଧି ସେହି ଏକାପରି , ଗାୟତ୍ରୀ ଜ୍ୟୋତିରେ ମନକୁ ଦୀପ୍ତ କରି ବ୍ରହ୍ମନାଡୀରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇବା ଓ ତାହା ମଧ୍ୟଦେଇ ପ୍ରଥମ ଚକ୍ରରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା , ପୁନଃ ଏହାକୁ ପାରକରି ଅପର ଚକ୍ରରେ ପ୍ରବେଶ କରାଇବାର ମାର୍ଗ ଉନ୍କୁକ୍ତ ହୋଇଯିବା ଇତ୍ୟାଦି । ଯଦି ସାଧନା ଠିକ୍ ରୂପେ ନ ହୁଏ ତେବେ ଅପର ଚକ୍ରରେ ପ୍ରବେଶ କରିବାର ଦ୍ୱାର ଉନ୍କୃକ୍ତ ତ ହୁଏ ନାହିଁ ବଙ୍ ମନ ଆଗକ୍

ଗତି କରି ନ ପାରି ପ୍ରଥମ ଚକ୍ରର ତନ୍ତୁ ଜାଲ ମଧ୍ୟରେ ଛନ୍ଦି ହୋଇ ଚକ୍ରର ଭୁଲଭଲୈୟା ମଧ୍ୟରେ ବୁଲୁଥାଏ ।

ବାରୟାର ସାଧନା କରିବା ଫଳରେ ଯଦି ପର ଚକର ଦାର ଉନ୍ନକ୍ତ ନ ହୋଇପାରେ , ତେବେ ଜଣେ ଅନୁଭବୀ ଗୁରୁର ଆଶ୍ରୟ ନେବାକୁ ହେବ । ଏହିପରି ଭାବରେ ସାଧକ ଧିରେ ଧିରେ କ୍ମ ଅନୁସାରେ ଛଅଟିଯାକ ଚକ୍ ପାର କରି ମୂଳାଧାର ଚକ୍ରେ ସ୍ଥିତ କୃଷଳିନୀ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚିଯାଏ ଓ ସେଠାରେ ଜ୍ୱାଳାମୁଖୀ କରାଳ କାଳ ସ୍ୱରୂପା ମହାଶକ୍ତି ସର୍ପିଣୀର ବିକରାଳ ରୂପ ଦର୍ଶନକରେ । କୁଣ୍ଡଳିନୀ ଏକ ଶୃପୃ ସିଂହ ସଦ୍ଶ ଓ ଏହାକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିବାକୁ କେତେକ ସାଧକ ଭୟ କରନ୍ତି । ଶୁପ୍ଟ କୁଣ୍ଡଳିନୀକୁ ଜାଗ୍ରତ କରିବାକୁ ହେଲେ ତାକୁ ଗଭିର ଭାବେ ଆଘାତ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହା ଉଠିଗଲେ ତାର ପଥମ ଆକ୍ମଣ ହେଉଛି ମନ ଉପରେ । ସେ ମନରେ ଲାଗିଥିବା କଳଙ୍କ ସଦୃଶ ଜନ୍ନ ଜନ୍ନାନ୍ତରର କୁସଂୟାରକୁ ସେ ପଥମେ ନଷ୍ଟ କରେ । ତାହା ସହିତ ମନର ସ୍ଥଳତା ଓ ମାୟାଗ୍ରୟତା ନଷ୍ଟ କରି ମନରେ ବ୍ରହୁଭାବ ଉଦ୍ରେକ କରାଏ । କୃଣ୍ଡଳିନୀର ଏହି ଆକ୍ମଣକୁ ପୁରାଣମାନଙ୍କରେ ବଡ ଆଳଙ୍କାରିକ ଭାବରେ ବର୍ତ୍ତନା କରା ଯାଇଛି । ଦେବୀ ଦୃର୍ଗା ଓ ମହିଷାସୁର ଯୁଦ୍ଧ ଏହି ଆଧାତ୍ୱିକ ରହସ୍ୟର ପ୍ରତୀକ । ମହିଷାସୁର ହେଉଛି (ମହି ଅର୍ଥ ପୃଥୀ ଆଦି ପଞ୍ଚଭୂତରେ ତିଆରି) ମନ, ଦେବୀ ଦୁର୍ଗା ନିଜେ କୃଣ୍ଣଳିନୀ ମହାଶକ୍ତି । ଅସୁରର ବାହନ ମହିଷ ହେଉଛି ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଲାଗିଥିବା ଜନୁ ଜନ୍ନାନ୍ତରର କୁସଂସ୍କାର , ଅସ୍ତରର ଶରୀର ହେଉଛି ମନୁଷ୍ୟ ମନର ସକଳ ଭୌତିକ ଆଚରଣ , ଦେବୀଙ୍କର ଦଶଭୃଜ ହିଁ ଦଶଦିଗ ଅଥାର୍ଚ ମନୃଷ୍ୟ ମନର ପଞ୍ଚଭୃତ, ସକଳ କୃସଂୟାର, ସକଳ ଭୌତିକ ଆଚରଣ ସମୂହ ସକଳ ଦିଗରୁ ବିନାଶ କରି ଶେଷରେ ମହିଷାସୁର ରୃପି

ମନକୁ ବଧକରି ନିଜ ଜ୍ୟୋତି ରୂପରେ ମିଳିତ କରି ଦେଇଛନ୍ତି । ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ମହାଶକ୍ତିର ଅଂଶ ହୋଇଯାଇଛି ଓ ଜୀବନର ସର୍ବାଙ୍ଗିନ ଲାଭ ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରିଛି । ଏଥିରେ ସାଧନାକ ସମର କହିଲେ ଅତ୍ୟକ୍ତି ହେବନାହିଁ ।

ଷଟ୍ଚକ୍ର ସାଧନା ପ୍ରତିଦିନ ପାଞ୍ଚ ମିନିଟରୁ ତିରିଶ ମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ଅଧିକ ସମୟ ଧ୍ୟାନ କରିବା ହାନିକାରକ ହୋଇଥାଏ ବୋଲି ଅନୁଭବି ସାଧକମାନେ କହିଛନ୍ତି । କାରଣ ଧ୍ୟାନରେ ଚକ୍ରମାନଙ୍କରେ ଯେଉଁ ଉଷ୍ମତା ଜାତ ହୁଏ ତାହା ସମୟ ଅନୁପାତରେ ବୃଦ୍ଧି ପାଉଥାଏ, ତେଣୁ ଅଧିକ ସମୟ ପରେ ସେହି ବର୍ଦ୍ଧିତ ଉଷ୍ମତା ଅସହ୍ୟ ହେବାକୁ ଆରୟକରେ । ଧ୍ୟାନରେ ଚକ୍ର ବେଧନ ପରେ ହେଉ ବା ଅଭ୍ୟାସର ସମୟସୀମା ଅତିକ୍ରାନ୍ତ ହୋଇଗଲେ , ବ୍ରହ୍ମନାଡୀରେ ଯେଉଁ ପ୍ରକାରେ ଚକ୍ର ଅତିକ୍ରମ କରିବାର କ୍ରମ ଥିଲା ସେହି ପ୍ରକାରେ ମନକୁ ଆଜ୍ଞା ଚକ୍ରକୁ ଫେରାଇ ଆଣିବାକୁ ହେବ ଓ ଧ୍ୟାନ ସମାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ ।

#### ॥ ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବା ସାଧନା ॥

ସାଧନାରେ ଦିବ୍ୟଜ୍ୟୋତି ଯେତିକି ଯେତିକି ଅଧିକ ପ୍ରକାଶିତ ହେବାକୁ ଲାଗିବ ଅନ୍ତରର ଗ୍ରାହ୍ୟଶକ୍ତି ସେତିକି ସେତିକି ବୃଦ୍ଧି ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ସାଧନା ଏକ ବିଦ୍ୟୁତ ତରଙ୍ଗ ଯାହାଦ୍ୱାରା ମନ,ବୃଦ୍ଧି, ଚିଉ ଓ ଅଙ୍କାର ରୂପକ ଇଲେକ୍ଟ୍ରିକ ବଲ୍ବ ଦିବ୍ୟ ଜ୍ୟୋତିଦ୍ୱାରା ଚକମକ ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଅନ୍ତରାତ୍ମାର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚେତନା ଜାଗ୍ରତ ହୋଇଯିବ ଓ ତାର ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶକୁ, ଇଶ୍ୱରୀୟ ଆଦେଶକୁ ଓ ପ୍ରକୃତିର ସକଳ ରହସ୍ୟକୁ ଜାଣିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟତା ଆସିଯିବ । ଏହିପରି ମନୁଷ୍ୟର ଅନ୍ତଃକରଣରେ

ରେଡିଓ ପରି, ସୂକ୍ଷ୍ମ ଜଗତର ବଡ ବଡ ରହସ୍ୟମୟ ତଥ୍ୟ ପ୍ରକଟ ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ଏହା ସତ୍ୟ ଯେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଜଗତର ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ ଇଶ୍ୱରୀୟ ଆଦେଶ ତଥା ପ୍ରକୃତିର ବଡ ବଡ ରହସ୍ୟମୟ ତଥ୍ୟ ସର୍ବଦା ମନୁଷ୍ୟ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ପ୍ରତିଘାତ ହେଉଛି । ମାତ୍ର ସେ ସକଳ ରହସ୍ୟକୁ ଉନ୍ନୋଚନ କରି ଜାଣିବାକୁ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟର ସେ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଚେତନା ଜାଗ୍ରତ କରିବାକୁ ହେବ ।

ନିର୍ମଳ ଦର୍ପଣରେ ପ୍ରତିବିୟ ପରିଷାର ଦେଖାଯାଏ ଓ ଅନ୍ଧକାର ସ୍ଥାନରେ ଦିପ ଜଳିଲେ ଉକ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଲୁକାୟୀତ ଥିବା ସମୟ ପଦାର୍ଥ ଦେଖାଯାଏ । ସେହିପରି ଅନ୍ତରାତ୍ମା ଯେତେ ନିର୍ମଳ ରହିବ ଓ ଯେତେ ଦିବ୍ୟଜ୍ୟୋତିରେ ଆଲୋକିତ ରହିବ, ତେବେ ଦିବ୍ୟ ସନ୍ଦେଶ, ଇଶ୍ୱରୀୟ ଆଦେଶର ସଙ୍କେତ ସମ୍ଭ ରୂପରେ ଅନୁଭବ ହେବ ଓ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଜଗତରେ ଛପି ରହିଥିବା ସମୟ ରହସ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ହୋଇଯିବ । ଏହି ତଥ୍ୟକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଦର୍ଶନରେ *ବାର୍ତ୍ତାଳାପ* କହନ୍ତି ।

ସାଧନାର ପରିପକ୍ତା ଅବସ୍ଥା ଆସିଗଲେ ସ୍ୱପ୍ନରେ ହେଉ ବା କାଗ୍ରତରେ ହେଉ ଭଗବତୀ ଦର୍ଶନ ଓ ଦିବ୍ୟ ସଙ୍କେତ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ଦିବ୍ୟ ଚକ୍ଷୁ ଓ ଦିବ୍ୟ କର୍ଷ ପାଇବାର ସୌଭାଗ୍ୟ ମିଳିଯାଏ । କୌଣସି ଦିବ୍ୟଜ୍ୟୋତି ରୂପରେ ବା କୌଣସି ରହସ୍ୟମୟ ନାରୀ ରୂପରେ ବା କୌଣସି ଅଲୌକୀକ ଦେବୀ ରୂପରେ ଦର୍ଶନ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ତାଙ୍କର ସନ୍ଦେଶ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ରୂପରେ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । କେହି କେହି ଶୂନ୍ୟରେ ସଙ୍କେତ ଇଙ୍ଗିତ କରୁଥିବାର ମନେହୁଏ ଓ କେହି କେହି ସଷ୍ଟ ରୂପରେ ମନକୁ ମନ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରୁଥିବାର ମନେହୁଅନ୍ତି,ଏହା ସାଧକର ମନୋଭୂମିର ପବିତ୍ରତା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । ଏହି ପରି ଭାବରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ମାତାଙ୍କ

ସମୀପବର୍ତ୍ତି ହୋଇଯାଏ ଓ ନିଜର ଆତ୍ମିକ ସ୍ଥିତି ଅନୁସାରେ ଅକ୍ଷଷ୍ଟ ବା କ୍ଷଷ୍ଟ ଭାବରେ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିପାରେ ।

*ସାଧନା* -ଏକାନ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଶାନ୍ତ ଚିତ୍ତରେ ଶରୀରକ ଏକପକାର କୋହଳ କରି ବସନ୍ତୁ । ଶରୀର ଓ ବସ୍ତ ଭୂଷଣ ଶୁଦ୍ଧ ରଖି ମନ ଓ ଚିଉକୁ ଚିନ୍ତା ଶୃନ୍ୟ କରିବାକୁ ହେବ । ନେତ୍ବନ୍ଦ କରି ଆଲୋକରେଖା ବା ଜ୍ୟୋତି ବା ହଂସବାହିନୀ ରୂପରେ ଗାୟତୀ ମହାଶକ୍ତିକୁ ହୃଦୟ ସ୍ଥାନରେ ଧ୍ୟାନ କରତ୍ର, ମନେ ମନେ ନିଜକୁ ଭଗବତୀଙ୍କ ସମ୍ପୁଖକୁ ବାର ବାର ନେଇ ସ୍ଥିର ରଖନ୍ତ । ଏହିପରି ଦଶମିନିଟ ଧ୍ୟାନ କରିବାପରେ ତୀନି ଲୟା ଶାସ ଏପରି ଭାବରେ ଆକର୍ଷଣ କରନ୍ତ ଯେପରି ଅନଭବ ହେବ ଯେ ଅଖିଳ ବାୟ ମଣ୍ଡଳରେ ପରିବ୍ୟାପ୍ତ ଥିବା ମହାଶକ୍ତି ଶ୍ୱାସ ଦ୍ୱାରା ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରି ଅନ୍ତଃକରଣର କୋଣେ କୋଣେ ବ୍ୟାପ୍ତ ହୋଇ ଯାଉଛନ୍ତି । ଏବେ ଧ୍ୟାନ ବନ୍ଦ କରନ୍ତୁ ଓ ମନକୁ ଏପରି ଭାବରେ ସଂଯତ କରିଦିଅନ୍ତୁ ଯେପରି ମନ ଓ ହୃଦୟ ସମୟ ପ୍ରକାର ବିଚାରଶୃନ୍ୟ ହୋଇଯିବ । ଏହି ଶୃନ୍ୟାବସ୍ଥାର ୟନ୍ତତାକୁ ଭଙ୍ଗ କରି , ଅନ୍ତଃକରଣରେ କୌଣସି ୟୁରଣ ଉଦ୍ଭବ ହେବ ଯାହା ମନରେ ଏକ ଅଚିତ୍ୟ ଭାବ ଜାଗତ କରିବ । ତତ୍ୟଣାତ୍ କୌଣସି ନା କୌଣସି ବିଚାର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଉଦ୍ଭବ ହେବ ଯେପରି କୌଣସି ଅଜ୍ଞାତ ଶକ୍ତି ଅନ୍ତରର ଉଠିଥିବା କୌଣସି ଉଦ୍ବେଗର ପରାମର୍ଶ ଦେଉଛନ୍ତି । ଉପରୋକ୍ତ ସାଧନାଦ୍ୱାରା ଯେତେବେଳେ ହୃଦୟ ଅଧିକ ଦିବ୍ୟ ପବିତ୍ତାରେ ପର୍ଷ ହୋଇଯିବ ସେତେବେଳେ ବ୍ୟଷ୍ଟି ଅନ୍ତରାତ୍ମା ଓ ସମଷ୍ଟି ପରମାତ୍ମାରେ ସମାନ ଭାବରେ ବ୍ୟାପ୍ତ ରହିଥିବା ସୃକ୍ଷ୍ମ ଦୈବୀଶକ୍ତି ,ସେ ପବିତ ହଦୟ ପଟଳରେ ନିଜର କାର୍ଯ୍ୟ ଆରୟ କରିଦେବେ ଓ ତାଙ୍କ ପାଖରୁ ମନରେ ଉଠିଥିବା କେତେକ ବିବାଦପୃର୍ଣ୍ଣ, ସନ୍ଦେହାତୃକ ଓ ରହସ୍ୟମୟ ପୃଶୁ ,ସନ୍ଦେହ

ଓ ଶଙ୍କାର ଉତ୍ତର ମିଳିଯିବ । ଏହି ପ୍ରକାରେ ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରି ତାର ସମୟ ଜିଜ୍ଞାସାକୁ ସମାଧାନ କରି ଦିଅନ୍ତି । ଯଦି ଏହି କ୍ରମ ବ୍ୟବସ୍ଥାପୂର୍ବକ ନିରନ୍ତର ହେଉଥିବ ତେବେ ସମୟ ଆସିବ ଶରୀରଧାରୀ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜ ମାତା ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କଲାପରି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବା ସୟବ ହେବ ।

ମାତ୍ର ଏହା ମନେ ରଖିବାକ ହେବ ଯେ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ବିଷୟ ନିଜର ନିମ୍ନକୋଟି ବିଚାର ଧାରା ହେବା ଉଚିତ ନହେଁ । ନିଜ ତଥା ସାଂସାରିକ ସୟନ୍ଧରେ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ସ୍ୱାର୍ଥ ଜଡିତ ହୋଇ ଥିବାର ତାହା ଅନ୍ତଃକରଣର ପବିତ୍ତାକ ନଷ୍ଟ କରିଦିଏ । ଚୋରୀ ବୟ ପାପ୍ତି, ଧନପାପ୍ତି,ସଟ୍ଟା ବା ଲଟରି ପାସ୍ଟି, ସ୍ତ୍ରୀ ଓ ସନ୍ତାନ ପାସ୍ଟି, ମାଲି ମକଦ୍ଦମାରେ ହାର-ଜିତ ସୟନ୍ଧିୟ ପଶ୍ର ସହ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବାକୁ ଚାହିଁଲେ, ମାତା ସେ ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ପାଇଁ ଯୋଗ୍ୟ ମନେ କରିବେ ନାହିଁ । ଏପରି ବ୍ୟକ୍ତିର ସମୟ ପ୍ରଯତ୍ତ ଅସଫଳ ହୋଇଥାଏ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଯୁଗରେ ମନୃଷ୍ୟର ଭାବଧାରା ଏପରି ଧନଭିତ୍ତିକ ହୋଇଯାଇଛି ଯେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଭାବନା ପାୟ ସଙ୍କୁଚିତ ହେବାକୁ ଲାଗିଛି । ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟମାନଙ୍କ ଦୃଷ୍ଟିରେ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ପୂଜା ଉପାସନା କେବଳ ସାଂସାରିକ ବୈଭବ ପାସ୍ଟି ପାଇଁ । ସେମାନେ ବୃଝନ୍ତି ନାହିଁ ଯେ, କେହି କେବେ ବହୁତ ପ୍ରକାର ପୂଜା,ଆରାଧନା,ନାମ ସଂକୀର୍ତ୍ତନ କରିଦେଲେ ଯେ, ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ଆଶୀର୍ବାଦ ମିଳିଯିବ ନା ସେମାନେ ସାଂସାରିକ ସୁଖ ଶାନ୍ତି (୪ ଧନ ତୌଲତର ଅଧିକାରୀ ହୋଇ ପାରିଚେ ? ମନେ ରଖିତା ଉଚିତ ଯେ କୌଣସି ସ୍ନାର୍ଥ ସୟନ୍ଧିତ ବିଷୟଭାବନା ନେଇ କୌଣସି ସାଧକ ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବାକୁ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇ ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କେବଳ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ,ପରମାର୍ଥିକ, ଆତୃ କଲ୍ୟାଣ, ଲୋକ

କଲ୍ୟାଣ ଓ ଜଗତ କଲ୍ୟାଣ ସୟନ୍ଧିୟ ହେବା ଉଚିତ । କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଅକର୍ତ୍ତବ୍ୟ, ବିବାଦାୟଦ ବିଚାର, ବିଶ୍ୱାସ-ଅବିଶ୍ୱାସ ଓ ମାନ୍ୟତାକୁ ନେଇ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ ଆରୟ ହେବା ଉଚିତ । ନିଜର ତଥା ଅନ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତିର ପୂର୍ବଜନ୍ମ ଓ ପୂର୍ବଜନ୍ମର ସୟନ୍ଧିତ ବିଷୟରେ କିଛି ଆଭାସ ଥାଇ, ଜୀବନ ନିର୍ମାଣ କ୍ଷେତ୍ରରେ ମାତାଙ୍କ ପାଖରୁ ଏପରି ସଙ୍କେତ ମିଳିଥାଏ ଯେ, ସେହି ଅନୁସାରେ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବା ଫଳରେ ଜୀବନରେ ଆଶାନୁରୂପ ସଫଳତା ମିଳିଥାଏ । ଏତତ୍ ବ୍ୟତୀତ ସାଧକର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ସାତ୍ତ୍ୱୀକତା, ବୃଦ୍ଧିମତା,ମନୋବଳ, ଦୂରଦର୍ଶିତା ଓ ଆନ୍ତରିକ ଶାନ୍ତି ଅବଶ୍ୟ ହିଁ ମିଳିଥାଏ । ଏହି ସବୁ ଦୃଷ୍ଟିକୋଣରେ ବିଚାରକଲେ ମାତାଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରିବାର ପ୍ରଯତ୍ତ୍ୱ ସର୍ବଥା ସାଧକର ସବୁ ପ୍ରକାର କଲ୍ୟାଣକାରକ ସିଦ୍ଧ ହୋଇଥାଏ ।

ସାର୍ଥକ ସ୍ୱପ୍ନ: ସାଧାରଣତଃ ମନୁଷ୍ୟ ଯାହା ବିଚାରକରେ, ଯାହା କହେ, ଯାହା ଦେଖେ ଓ ଯାହା ଶୁଣେ ସେସବୁ ତାର ମାନସ ପଟରେ କୌଣସି ଏକ ଡାଟାବେଶ୍ରେ ସଂରକ୍ଷିତ ରହିଯାଏ । ଯେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟ କୌଣସି ବିଷୟରେ ଗଭୀରଭାବେ ଚିନ୍ତାକରେ , ତାର ତତ୍ ସମ୍ପନ୍ଧି ମାନସିକ ଗତିବିଧି ଜାଗ୍ରତ ଅବସ୍ଥା ପରି ନିଦ୍ରିତ ଅବସ୍ଥାରେ ବି କ୍ରିୟାଶୀଳ ରହି ମାନସ ପଟରେ ସଂରକ୍ଷିତ ଥିବା ଡାଟାମେମୋରୀରୁ ସ୍ୱକତୀୟ ବିଷୟବୟୁ ଅନ୍ୱେଷଣ କରେ । ସଙ୍ଗେସଙ୍ଗେ ହେଉ ବା ବିଳୟରେ ହେଉ,ଯେତେବେଳେ ଡାଟା ମେମୋରୀରୁ ସ୍ୱକାତୀୟ ବିଷୟବୟୁ ମିଳିଯାଏ ତାହା ସବୁ ସେତେବେଳେ ମନୁଷ୍ୟର ସ୍ଥିର ନିଷ୍ଟଳ ଦ୍ୱ୍ୟ ପଟରେ ପ୍ରତିଭାତ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଏହା ହିଁ ସ୍ୱପ୍ନ ବା ଭାବନାର ପରିପ୍ରକାଶ । କିନ୍ତୁ ସ୍ୱପ୍ନାବସ୍ଥା କଟିଗଲେ ଭାବନାର ପରିପ୍ରକାଶ ବା ସ୍ୱପ୍ନର ଝଲକ କେଉଁଆଡେ ଉଭେଇଯାଏ । ଏଗୁଡିକ ନିରର୍ଥକ ସ୍ୱପ୍ନ । ଅନେକ ସମୟରେ ସ୍ୱପ୍ନରେ କେତେକାଂଶରେ ବିଚିତ୍ରତା, ନବୀନତା, ଘଟଣାକ୍ରମ ଓ

\_\_\_\_\_

ପ୍ରଭାବୋତ୍ପାଦକ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୋଇଥାଏ । ନିଦ୍ରା ତ୍ୟାଗ ପରେ ବି ମନ ଉପରେ ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରଭାବ ରହିଥାଏ । ସ୍ୱପ୍ନାବସ୍ଥାରେ ଦେବୀ ଦେବତା ତଥା ପିତୃ ମାତୃ ବା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗୁରୁଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ରୋଗମୁକ୍କ ହେବା, ସନ୍ନ୍ୟାସତ୍ୱ ଗ୍ରହଣ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି କେତେକ ଉଦାହରଣ ଲୋକ ଲୋଚନକୁ ଆସିପାରିଛି । ଏହା ହିଁ ସ୍ୱପ୍ନର ସାର୍ଥକତ୍ୱ ।

ସାଧନା ଯୋଗୁ ମନୁଷ୍ୟର ମନୋଭୂମି ଏକ ବିଶେଷ ଦିଗରେ ନିର୍ମିତ ହୋଇଯାଏ । ଶ୍ରଦ୍ଧା , ବିଶ୍ୱାସ ଓ ସାଧନା ବିଧିର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଅନୁସାରେ ଆନ୍ତରିକ କ୍ରିୟା ସବୁ ସେହି ଦିଗରେ ପ୍ରବାହିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ ଏଙ୍ ମନ ବୃଦ୍ଧି ଚିଉ ଓ ଅଙ୍କାର ପ୍ରଭୃତି ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ ସେହି ଅନୁରୂପରେ ନିର୍ମିତ ହୋଇ ଯାନ୍ତି । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ,ସେମାନଙ୍କ ମାନସିକ ସ୍ଥିତି, ସାଭ୍ୱିକତା, ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକତା ଆଧାରରେ ସଂଚାଳିତ ହେଉଥିବା ଫଳରେ ଜାଗ୍ରତ ଅବସ୍ଥା ପରି ସ୍ୱପ୍ନାବସ୍ଥାରେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୁଷ୍ଟୟ ସାରଗର୍ଭକ ଭାବେ କ୍ରିୟାଶୀଳ ହୋଇ ରହିଥାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କ ମନୋଭୂମି ସେହି ଅନୁସାରେ ସର୍ବଦା ସୁବ୍ୟବସ୍ଥିତ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ସାଧାରଣ ମନୁଷ୍ୟଙ୍କ ପରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ମାନେ ଖୁବ୍ କମ୍ ନିରର୍ଥକ ସ୍ୱପ୍ର ଦେଖିଥାନ୍ତି ।

ସାଧକର ସାର୍ଥକ ସ୍ୱପ୍ନ କୁ ଚାରିଟି ଭାଗ କରାଯାଇଛି ।

- ୧- ପୂର୍ବ ସଂଚିତ କୁସଂୟାରର ନିୟାସନ,
- ୨ ଶ୍ରେଷ ତତ୍ତ୍ୱ ସ୍ଥାପନାର ପ୍ରକଟିକରଣ ,
- ୩- ଭବିଷ୍ୟତରେ କିଛି ସୟାବନାର ପୂର୍ବାଭାସ,
- ୪- ଦିବ୍ୟଦର୍ଶନ ।

**କୁସଂୟାର ନିୟାସନ ଜନିତ ସ୍ୱପ୍ନ:** ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଦ୍ୱାରା ଅକ୍ତଃ କରଣରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଦିବ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧି ହେବା

ଫଳରେ ସମୟ ପୂର୍ବ ସଞ୍ଚିତ କୁସଂୟାର ଗୁଡିକ ଧିରେ ଧିରେ ନିୟାସିତ ହେବାକୁ ଲାଗେ ଯେପରି ଗ୍ଲାସରେ ଜଳ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲେ ଗ୍ଲାସ ଭିତରେ ଥିବା ବାୟର ନିୟାସନ ହୁଏ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ମାନସିକ କ୍ୟାଶିଳତା ସ୍ୱପାବସ୍ଥାରେ ବି ହେଉଥାଏ, ତା ଅର୍ଥ ଉପରୋକ୍ତ ସଞ୍ଚିତ କସଂସ୍କାରର ନିୟାସନ ସ୍ୱପାବସ୍ଥାରେ ମଧ୍ୟ ହେଉଥାଏ । ବନ୍ଧୁକରୁ ଗୁଳି ଫୁଟିବା ସମୟରେ ନିୟାସନ ହେବା ସମୟରେ ମୟିଷ ତନ୍ତରେ ଯେଉଁ ଆଘାତ ଲାଗେ , ତାର ଫଳ ପ୍ରତିକ୍ୟା ସ୍ୱର୍ପ ସ୍ୱପାବସ୍ଥାରେ ଭୟଙ୍କର, ଅସ୍ନାଭାବିକ , ଅନିଷ୍ଟ କାରକ ଓ କୌଣସି ଉପଦ୍ରବ ଇତ୍ୟାଦିର ଛାୟା ଦେଖାଦିଏ । ଅନେକ ସମୟରେ ଭୟାନକ ପଶ୍ଚ, ସର୍ପ, ସିଂହ,ବ୍ୟାଘ, ଚୋର, ଡାକୁ ଦାରା ଆକ୍ମିତ ହେବା ; ଏକାନ୍ତ ତଥା ଭୟଂକର ଜଙ୍ଗଲରେ ଭ୍ରମଣର ଦୃଶ୍ୟ; କୌଣସି ପିୟ ଜନର ମୃତ୍ୟୁ, ଭୁକମ୍ପ, ବନ୍ୟା ଆଦି ଭୟାନକ ଦର୍ଶନ; ଅପହରଣ, ଅନ୍ୟାୟ ଶୋଷଣ ଓ ବିଶ୍ୱାସଘାତର ଶିକାର ହେବା ; କୌଣସି ବିପତ୍ତି ଓ ଅନିଷ୍ଟର ଆଶଙ୍କା ହେବା ଇତ୍ୟାଦି ଦୃଃସ୍ପୁ ଦେଖା ଯାଇଥାଏ । ଏହି ସବୁ ସ୍ୱପୃ, ସଞ୍ଚିତ କୁସଂୟାର ଗୁଡିକର ଅନ୍ତିମ ଅପସାରଣ ଜନିତ ଦୃଶ୍ୟ ହୁଏ । କୁସଂସ୍କାର ଗୁଡିକର ଅନ୍ତିମ ନିସ୍କାସନ ସ୍ୱପ୍ତାବସ୍ଥାରେ ମାନସ ପଟରେ ଯେଉଁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣେ ତାହା ଏକ ଆଳଙ୍କାରିକ ରୂପରେ ଦେଖାଯାଏ ।

ଦିବ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱ ବୃଦ୍ଧି ଜନିତ ସ୍ୱପ୍ନ: ନିଜ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଦିବ୍ୟ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧିର କାରଣରୁ ଏ ପ୍ରକାରର ସ୍ୱପ୍ନ ଦୃଶ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । କେତେକ ସତ୍ତ୍ୱପୁଣୀ କାର୍ଯ୍ୟ ନିଜେ କରିବା ବା ଅନ୍ୟ କାହାଦ୍ୱାରା ହେଉଥିବାର ସ୍ୱପ୍ନ , ଦିବ୍ୟତତ୍ତ୍ୱ ବୃଦ୍ଧିର ପରିଚୟ । ପୀଡିତର ସେବା, ଅଭାବଗ୍ରସ୍ଥକୁ ସହାୟତା, ଜପ, ଯଜ୍ଞ, ଉପାସନା, ତୀର୍ଥାଟନ, ମନ୍ଦିର, ପ୍ରଜାର୍ଚ୍ଚନା, କୀର୍ତ୍ତନ,

ପ୍ରବଚନ, ଉପଦେଶ, ମାତା, ପିତା, ସାଧୁସନ୍ଥଙ୍କ ସମୀପତା, ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଆଦି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶୁଭ ସ୍ୱପ୍ନର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ଏପରି ସ୍ୱପ୍ନରେ ମନକୁ ଶାନ୍ତି ମିଳିଥାଏ ।

*ଭବିଷ୍ୟତର ଆଭାସ :* ଏ ପ୍ରକାର ସ୍ୱପ୍ର ଭବିଷ୍ୟତରେ ଘଟିବାକୁ ଥିବା କୌଣସି ଘଟଣାର ପାକ୍ ସ୍ତୁଚନା । ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟର ଦୁଇଘଣ୍ଟା ପୂର୍ବେ ଦେଖା ଦେଉଥିବା ସପ ପାୟ କେତେକାଂଶରେ ସତ୍ୟ ହଏ । ବାହ ମହର୍ତ୍ତରେ ସାଧକର ମୟିଷ ନିର୍ମଳ ଓ ଶାନ୍ତ ଥାଏ , ରାତୀର ୟହତା କାରଣରୁ ପ୍ରକୃତି ଅନ୍ତରାଳର କୋଳାହଳ ଏକପକାର ଶାନ୍ତ ହୋଇ ଯାଇଥାଏ । ଏହି ସମୟରେ ସଭ୍ଜଗୁଣି ତଭ୍ଜର ପାଧାନ୍ୟ ରହିଥିବା କାରଣରୁ ବାତାବରଣ ସ୍ପଚ୍ଛ ରହିଥାଏ । ତେଣୁ ଏହି ସମୟରେ ସୃକ୍ଷୁ ଜଗତରେ ବିଚରଣ କରୁଥିବା ଭବିଷ୍ୟତ ଘଟଣା ଗୁଡିକର ଆଭାସ ଆସିବାକୁ ଲାଗେ । ଗାୟତ୍ୀ ସାଧକର ମନୋଭୂମି ଅନ୍ତଃକରଣ ଚତୃଷ୍ଟୟ ଦିବ୍ୟତତ୍ତ୍ୱରେ ପବୃଦ୍ଧ ଥିବା କାରଣରୁ କେବେ କେବେ ସ୍ୱପରେ ଭବିଷ୍ୟତ ସ୍ୱଚନାର ଅୟଷ୍ଟ ସଙ୍କେତ ମିଳିଥାଏ ଯେଉଁଥିରୁ ଏହାର ତାପ୍ପର୍ଯ୍ୟ ସହଜରେ ଜଣାପଡେ ନାହିଁ । ମାତ୍ର ସାଧକର ଅବଃକରଣ ଦିବ୍ୟତତ୍ତ୍ୱରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଗଲେ ଏ ପ୍ରକାର ଭବିଷ୍ୟତର ଆଭାସ ସେ ସହଜରେ ଜାଣିପାରେ ଓ ସେହି ଅନୁସାରେ ନିଜକୁ ତଥା ପରିବେଶକୁ ସଜାଗ ରଖିବାକ ଚେଷ୍ଟା କରେ ଓ ଭବିଷ୍ୟତର ଝଟକା ସହ୍ୟ କରିବାକ ନିଜକୁ ପ୍ରସ୍ତୁତ କରି ନିଏ । ଭବିଷ୍ୟତର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ବା ଅସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଆଭାସ ନିମୁଲିଖିତ କାରଣରୁ ସାଧାରଣତଃ ଉପ୍ନନ୍ନ ହୋଇଥାନ୍ତି ।

୧ - ସାଧାରଣତଃ ଭବିଷ୍ୟତର ବିଧାନ ନିଜ ପ୍ରାରତ୍ପରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇଥାଏ । କିନ୍ତୁ ବର୍ତ୍ତମାନର କର୍ମ ଜନିତ ଉକ୍ତ ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ପ୍ରାରତ୍ତ ବିଧାନରେ କେତେକାଁଶରେ ଅଦଳ ବଦଳ ହୋଇଯାଏ । ତେଣୁ ପୂର୍ବ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ବିଧାନର

\_\_\_\_\_

ସଙ୍କେତର ସଞ୍ଚତାରେ ପରିବର୍ତ୍ତିତ ବିଧାନର ଅସଞ୍ଚତା ମିଶିବା କାରଣରୁ ତାହା ଭବିଷ୍ୟତ ସଙ୍କେତରୂପେ ସାଧକର ମାନସିକ ପରିସରକୁ ଆସିଥାଏ । ୨ - କେତେକ ଭାବୀ ବିଧାନ , ଯାହା ବର୍ତ୍ତମାନ କର୍ମର ବର୍ତ୍ତମାନ ପରିସ୍ଥିତିରୁ ଉତ୍ପନ୍ନ,ତାହା ସର୍ବଦା କର୍ମରଫଳ ଅନୁରୂପ ପରିବର୍ତ୍ତନ ହେଉଥାଏ । ତେଣୁ ତତ୍ ଜନିତ ଭବିଷ୍ୟତ ବିଧାନର ସମ୍ଧ ସଙ୍କେତ ସ୍ଥିର ହୋଇପାରେ ନାହିଁ । ଏପରି ଅବସ୍ଥାରେ ଯେଉଁ ପୂର୍ବାଭାସ ମିଳେ ତାହା ଅସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣନ ଆଭାସ । ୩ - ଯେଉଁ ମାନଙ୍କ ସହିତ ନିଜର ସମ୍ପର୍କିୟଭାବ ରହିଛି , ନିଜର ଅହମ୍ ସୀମା କ୍ଷେତ୍ରରେ ସେମାନଙ୍କ ଚିତ୍ର ସ୍ୱପ୍ନରେ ଆସେ । ମିଳୁଥିବା ପୂର୍ବାଭାସ ସେହି ସୟନ୍ଧିୟ ହୋଇଥାଏ ।

୪- ସାଧକର ମନୋଭୂମି ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପରେ ନିର୍ମଳ ନ ହୋଇଥିବା କାରଣରୁ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷର ସୂକ୍ଷ୍ମ ଅନ୍ତରାଳରୁ କେତେକ ତଥ୍ୟ ଅଧୁରା କିୟା ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇ ଦେଖାଯାଏ ।

ଏହାକୁ ବୁଝାଇବାକୁ ଯାଇ ପଣ୍ଡିଚ ମହୋଦୟ ଏକ ଉଦାହରଣର ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି । ନିଜକୁ, କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ମିଶିବାକୁ ଆସିବାପାଇଁ ଘରୁ ବାହାରି ସାରିଥିବାର ଆଭାସ ମିଳି ଯାଇଥିଲେ ବି ତାହା ପରିବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇ ଉକ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ପରିବର୍ତ୍ତେ ଆଉ ଜଣେ ଆସିଥାଏ । ମନୋଭୂମି ପୂର୍ଣ୍ଣରୂପରେ ନିର୍ମଳ ନ ହୋଇଥିବା କାରଣରୁ ଅନେକ ସମୟରେ ସାଧକର ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟି ଧୁଆଁଳୀୟା ରହିଥାଏ ଫଳରେ ଭବିଷ୍ୟତର ଷଷ୍ଟ ଆଭାସ ଉପରେ ସ୍ୱପ୍ନମାୟା ଏକ କଳ୍ପିତ ଆବରଣ ହୋଇ, ମିଥ୍ୟା ସଙ୍କେତ ଦେଇଥାଏ । ତେଣୁ ଯେତେ ଯେତେ ସାଧକର ମନୋଭୂମି ପବିତ୍ର ଓ ନିର୍ମଳ ହେବାକୁ ଲାଗିବ ସାଧକର ଦିବ୍ୟଦୃଷ୍ଟିରେ ଶୁଭ ସଙ୍କେତ ଗୁଡିକ ସେତେ ସେତେ ଷଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ଓ ସ୍ୱପ୍ନ ସେତେ ସେତେ ସାର୍ଥକ ହେଉଥିବ । ସାର୍ଥକତାର ନିଦର୍ଶନ ସ୍ୱରୂପ , ଅନେକ

ସମୟରେ ରୋଗୀ କେଉଁ ଔଷଧରେ ଆରୋଗ୍ୟ ହେବ, ଚୋରୀ ଧନ କିପରି ମିଳିବ, ଓ ଆପଦ ବିପଦର ଆଗମନ ଓ ନିର୍ଗମନର ସ୍ଥିତି, କାହାର କାହାର ଅବ୍ୟକରଣରେ ଆକାଶବାଣୀ ରୂପରେ ସନ୍ଦେଶ ମିଳିଥାଏ ।

ଦିବ୍ୟ ଦର୍ଶନ: ସ୍ୱପ୍ନ, ଜାଗ୍ରତ ଅବସ୍ଥାରେ ମଧ୍ୟ ଆସିଥାଏ । ଧ୍ୟାନକୁ ଜାଗ୍ରତ ସ୍ୱପ୍ନ ବୋଲି ଧରାଯାଏ । ଅନେକ ସମୟରେ ଆମେ କଳ୍ପନା ରୂପି ଉଡାଜାହାଜରେ ବସି କାହିଁ କେଉଁ ସୁଦୂର ସ୍ଥାନର ଚମତ୍କାରୀ ଦୃଶ୍ୟ ଦେଖିଥାଉ , ଏହା ମଧ୍ୟ ଏକ ପ୍ରକାର ସ୍ୱପ୍ନ । ନିଦ୍ରିତ ସ୍ୱପ୍ନରେ ଅନ୍ତର୍ମନର କ୍ରିୟ. ମୁଖ୍ୟ ଥାଏ ଓ ଜାଗ୍ରତ ଅବସ୍ଥାରେ ବହିର୍ମନର କ୍ରିୟା, ପ୍ରଧାନତଃ କାମ କରିଥାଏ । ତଫାତ୍ କେବଳ ସ୍ୱପ୍ନର ପ୍ରଣାଳିରେ । ନିଦ୍ରିତ ଅବସ୍ଥାରେ ସ୍ୱପ୍ନର ପ୍ରଣାଳୀ ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି । ଜାଗ୍ରତ ଅବସ୍ଥାରେ ସାଧାରଣତଃ ସାଧକର ମନୋଭୂମିରେ ଅନେକ ପ୍ରକାରର ବିଚାରଧାରା ଓ କଳ୍ପନା ଇତୟତଃ ହେଉଥାଏ । ଏଗୁଡିକ ସାଧକର ମନୋଭୂମିରେ ଉପରୋକ୍ତ ତୀନି ପ୍ରକାରର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବିଚାର, ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ କଳ୍ପନା ଓ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଭାବର କାଳ୍ପନୀକ ଚିତ୍ର ଅଙ୍କନ କରିଦିଏ ।

ଅନେକ ସମୟରେ ଜାଗ୍ରତ ଅବସ୍ଥାରେ କୌଣସି ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ଛବି, ଅଲୌକିକ ଚିତ୍ର , ନିଜର ଇଷ୍ଟଦେବ ଓ କୌଣସି ଭୂତପ୍ରେତଛାୟା କାହାକୁ କାହାକୁ ଦେଖାଯାଏ । ନିଜର ମନୋଗତ ଭାବ ଅନୁସାରେ କେହି କେହି ଅନ୍ୟକୁ ନିଜର ସେହି ଭାବ ଗତ ରୂପରେ ଦେଖି ତାର ଆନ୍ତରିକ ସୁତିର ଚିତ୍ର ଅନୁମାନ କରିପାରେ ।

ସାଧନାରେ ସଫଳତାର ପରିପ୍ରକାଶ : ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ସାଧକର ଏକ ସୂକ୍ଷ୍ମ ଦୈବୀ ଚେତନାର ଆବିର୍ଭାବ ହୁଏ । ପ୍ରାଣମୟ, ମନୋମୟ ଓ ବିଜ୍ଞାନମୟ କୋଶରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କର ବୃଦ୍ଧି ହେତ୍ୱ

ଏହି କୋଶମାନଙ୍କରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ପରିବର୍ତ୍ତନ ଘଟୁଥାଏ ସିନା ଅନ୍ନମୟ କୋଶ ଉପରେ ପ୍ରଭାବ ଅନେକାଂଶରେ କମ୍ ଥାଏ, ଫଳରେ ବାହ୍ୟ ଶରୀର ଉପରେ କୌଣସି ବିଶେଷ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଦୃଷ୍ଟି ଗୋଚର ହୋଇ ନ ଥାଏ । ସର୍ପ କାତି ଛାଡିଲେ ଯେପରି ତାର ଶରୀର ଉପରେ ସୁନ୍ଦରତା, ଚିକ୍କଣତା,କୋମଳତା ପରିଲକ୍ଷିତହୁଏ,ସେହିପରି ସାଧକର ଅନ୍ତଃକରଣରେ ସାଧନାର ପ୍ରଚେଷ୍ଟା ଆରୟ ହୋଇଗଲେ , ତାକୁ ଉଦାସୀ, ନିରୁସାହତା ଓ ଶିଥିଳତା ଆଦି ଲକ୍ଷଣ ପ୍ରତୀତ ହୁଏ । ଯେତେବେଳେ ସାଧନା ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଏ ଏପରି ଲକ୍ଷଣରେ ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆସିଯାଏ ।

ଯେତେବେଳେ ସାଧକ ସାଧନାରେ ବସିଯାଏ ସେତେବେଳେ ତାର ଅକଃକରଣରେ ଏକ ପ୍ରକାର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗର୍ଭ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଯାଏ, ଯାହାକୁ ତନ୍ତ୍ର ଶାସ୍ତରେ ମୈଥୁନ କହନ୍ତି । ତେଣୁ ମୈଥୁନକୁ ଗୁପ୍ତ ରଖିଲାପରି ସାଧନାକୁ ଗୁପ୍ତ ରଖିବାକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଅଛି । ଆତ୍ମା ଯେତେବେଳେ ପରମାତ୍ମାଙ୍କୁ ଆଲିଙ୍ଗନ କରି ତାଙ୍କ ଦେହରେ ମିଶିଯାଏ, ସେଥିରେ ଯେଉଁ ଅନିର୍ବଚନୀୟ ଆନନ୍ଦ ମିଳେ ତାକୁ ଭକ୍ତି ତନ୍ମୟତା କୁହାଯାଏ । ଯେବେ ସାଧକ ଓ ପରମାତ୍ମା ଦୁହିଁଙ୍କର ପ୍ରଗାଢ ମିଳନ ହୋଇଯାଏ ବା ସାଧକ, ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଠାରେ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଆତ୍ମ ବିସର୍ଜନ କରିଦିଏ , ସେହି ଅନ୍ତିମ ଆଧ୍ୟାତ୍ନିକ ଷ୍ଟଳନକୁ ସମାଧି କହନ୍ତି । ପରମାଣୁ ଶକ୍ତିର ରଣରାଶୀ ଓ ଧନରାଶୀର ଆଲିଙ୍ଗନରେ ବିଦ୍ୟୁତ୍ ଶକ୍ତରି ଉତ୍ପତି ହୋଇଥାଏ । ସେହି ହେତୁ ସାଧକ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା କରିବା ସମୟରେ ନିଜ ଆତ୍ମାକୁ ଏକ ଗର୍ଭାଧାନ ସ୍ଥାନ ରୂପେ ପ୍ରୟୁତ କରିଦିଏ, ଯେଉଁଥିରେ ସବିତା ବା ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ତେଜପୁଞ୍ଜର ଶକ୍ତିପାତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ଶକ୍ତିପାତ ଅମୈଥୁନୀ ସୃଷ୍ଟି ଉତ୍ସନ୍ନ କରିବାର ରୂପ ନିଏ । କୁନ୍ତୀଙ୍କ ଠାରୁ

କର୍ଣ୍ଣ ଜନ୍ମ ଏହି ପ୍ରକାର ଏକ ଅମୈଥୁନୀ ସୃଷ୍ଟି । ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ଆବିର୍ଭାବ ଏହାର ଅନ୍ତର୍ଗତ । ଏହାର ଅନ୍ତର୍ଗତ ।

ନିଜ ଭିତରେ ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱୟଙ୍କୁ ସନ୍ନିଳିତ କରି ଏକ ନୁତନ ଶକ୍ତି ଜାଗ୍ରତ କରାଇବାର ନାମ ସାଧନା, ଯାହା ସାହାଯ୍ୟରେ ସିଦ୍ଧି ଓ ଦୈବୀ ବରଦାନ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାଏ । ମାତ୍ର ମନେ ରଖିବା ଉଚିତ, ଯେପରି କୌଣସି ବ୍ୟବସାୟ ଆରୟ କଲେ ବ୍ୟବସାୟରେ ସ୍ଥାନ, ମୂଳଧନ, ମାନବୀୟ ଶକ୍ତି ଓ ହାନିଲାଭ ପାଇଁ ମାନସିକ ପ୍ରସ୍ତୁତି ନିହାତି ଆବଶ୍ୟକ, ସେହିପରି ଏହିପ୍ରକାର ଉଚ୍ଚକୋଟିର ସାଧନା ପାଇଁ ନିଜ ପାଖରେ ପ୍ରଥମରୁ ସ୍ଥାନ ଓ ମୂଳଧନାଦି ସ୍ଥିତି ପ୍ରସ୍ତୁତି କରିବା ଉଚିତ । ନିର୍ମଳ ଓ ପବିତ୍ର ମନୋଭୂମି ରୂପକ ସ୍ଥାନ , ସଦ୍ପୁଣ, ସତ୍କର୍ମ ଓ ସଦାଚାରୀ ହେବା ଆଦି ମୂଳଧନର ସ୍ଥିତିରେ ପ୍ରସ୍ତୁତ ରହିବା ଉଚିତ । ମନ, ବଚନ, କାୟା ଶୂଦ୍ଧତା ଶ୍ରଦ୍ଧା ଓ ବିଶ୍ୱାସ ରୂପକ ମାନବୀୟ ଶକ୍ତି ଉଚ୍ଚକୋଟିର ସାଧନା ରୂପକ ବ୍ୟବସାୟ ପାଇଁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ଏଗୁଡିକ ସହିତ ମାନସୀକ ଅବିଚଳନ ମଧ୍ୟ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ନ ହେଲେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ସିଦ୍ଧି ଆଶା କରିବା ବୃଥା ।

ଆତ୍ୱା -ପରମାତ୍ୱା , ସବିତା-ସାବିତ୍ରୀ ଙ୍କ ମୈଥୁନ ଯେତେବେଳେ ପ୍ରଗାଢ ଆଲିଙ୍ଗନରେ ଆବଦ୍ଧ ହୋଇଯାଏ, ତାହାର ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ଏକ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗର୍ଭଧାରଣ ସନ୍ତ୍ରବ ହୁଏ ଯାହାକୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଭାଷାରେ ଭର୍ଗ କହନ୍ତି । ସାଧକ ଏହି ଭର୍ଗକୁ ନିଜ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଯେତେ ପରିମାଣରେ ଧାରଣ କରିବ ,ତାର ସେହି ପରିମାଣରେ ଆତ୍ମତେଜ ପରିପ୍ରକାଶ ହେବ । ସେଥିପାଇଁ ତାକୁ ପୁରାତନ ତତ୍ତ୍ୱ ମାନଙ୍କୁ ନିୟ୍କାସନ କରି ନୁତନ ତତ୍ତ୍ୱ ସ୍ଥାପନ ପାଇଁ ଉପଯୁକ୍ତ ପରିମାଣର ସ୍ଥାନ ନିରୂପଣ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଏ

ସୟନ୍ଧିୟ କ୍ରିୟା କାରଣରୁ , ସ୍ୱାଭାବିକ କ୍ରିୟାବିଧିରେ କିଛିଟା ବ୍ୟତୀକ୍ରମ ସାଧକଠାରେ ପ୍ରତିଫଳିତ ହୋଇଥାଏ । ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗର୍ଭଧାରଣ ହେଉଥିବା ସମୟରେ, ଖାଦ୍ୟରେ ଅରୁଚି , କୋଷବଦ୍ଧତା, ଆଳସ୍ୟ ଓ କୌଣସି ବିଷୟରେ ନିରୁସାହତା ଆଦି ସାଧକ ଅନୁଭବ କରେ ଯେପରି ଗର୍ଭବତୀ ନାରୀ ଅନୁଭବ କରିଥାଏ । ସାଧନାବସ୍ଥାରେ ସାଧକ କି ପ୍ରକାର ବିଷମ ପରିସ୍ଥିତିଦେଇ ଗତିକରେ ତାହା ଆତ୍ମବିଦ୍ୟାର ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଜାଣିଥାନ୍ତି । ତେଣୁ ସାଧନା ସମୟରେ କି ପ୍ରକାର ଆଚାର ବିଚାରରେ ରହିବାକୁ ହେବ ସେ ଶିଷ୍ୟକୁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

ଯେଉଁ ପଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧନା ସିଦ୍ଧି ନ ହୋଇଛି , ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସାଧକ ଶରୀରରେ ଆଳସ୍ୟ, ଅବସାଦ, ଭଗ୍ନସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ଓ ସାଧନା ପରିପକ୍ୱ ହୋଇ, ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧିର କୋମଳମତି ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ ହୋଇଗଲେ, ସାଧକର ଶରୀରରେ ତେଜ, ଓଜ, ଚୈତନତ୍ୱ ଓ ଉସାହ ନୁତନ ରୂପରେ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ । ଏହି ପ୍ରକାରେ ସାଧକର ପ୍ରାୟ ଦଶ ପ୍ରକାର ଲକ୍ଷଣ ଦେଖାଯାଏ ।

- ୧ ମନରେ ଉତ୍ସାହ ଓ ଶରୀରରେ ଉଶ୍ମାସତା ।
- ୨ ଶରୀରରୁ ଏକ ବିଶେଷ ପ୍ରକାର ସୁଗନ୍ଧର ନିର୍ଗମନ ।
- ୩- ଚର୍ମରେ ଚିକ୍ଣତ୍ ଓ କୋମଳତାର ବୃଦ୍ଧି ।
- ୪- ମନ ସାତ୍ତ୍ୱିକତାରେ ପ୍ରବୃତ୍ତ ରହି ତାମସିକ ଆହାର ବିହାର ପ୍ରତି ଘୃଣା ଭାବ ।
- ୫ ସ୍ୱାର୍ଥତାରୁ ନିବୃତ୍ତ ହୋଇ ମନ ପରମାର୍ଥରେ ଅଧିକ ନିବେଶିତ ରହିତ ।

-----

.----

- ୬- ନେତ୍ରରେ ତେଜରାଶିର ବୃଦ୍ଧି ।
- ୭- କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ବା କାର୍ଯ୍ୟ ବିଷୟରେ ବିଚାର କଲେ ସେ ବ୍ୟକ୍ତି ବା କାର୍ଯ୍ୟ ବିଷୟରେ ବହୁତ କିଛି ସ୍ପତଃ ତାର ଧାରଣାକୁ ଆସିଯିବ ।
- ୮- ଅନ୍ୟର ମନୋଭାବ ଜାଣିବାପାଇଁ ସମୟ ଲାଗିବ ନାହିଁ ।
- ୯- ଭବିଷ୍ୟତରେ ଘଟିବାକୁ ଥିବା ଘଟଣାର ପୂର୍ବାଭାସ ଆସିବାକୁ ଲାଗିବ ।
- ୧୦- ଶାପ ବା ଆଶୀର୍ବାଦ ସଫଳ ହେବାକୁ ଲାଗିବ ।

ଏହି ଦଶ ପ୍ରକାର ଲକ୍ଷଣ ପରିଲକ୍ଷିତ ହେବା ଅର୍ଥ ସାଧକର ସାଧନାରେ ଶକ୍ତି ରୂପକ ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମ ହୋଇଯାଇଛି । ଯେ ଏହି ଶକ୍ତି ରୂପକ ସନ୍ତାନର ପାଳନ ପୋଷଣ କରି ତାକୁ ପୁଷ୍ଟ କରନ୍ତି, ସେମାନେ, ଆଜ୍ଞାକାରୀ ସନ୍ତାନ ପରି, ଏହି ସନ୍ତାନକୁ ଭବିଷ୍ୟତରେ ସଂସାର କଲ୍ୟାଣାର୍ଥେ ଉପଯୋଗ କରନ୍ତି ।

ସାଧନା ଭିତରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଏକ ଶ୍ରେଷ ସାଧନା ହେତୂ ସାଧକକୁ ଅଶେଷ ପ୍ରକାରର ଅଲୌକୀକ ଶକ୍ତିର ଆଭାସ ମିଳେ । କିଛିଦିନ ପାଇଁ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ସମର୍ପଣ ଭାବ ସହକାରେ ଉପାସନା କରାଯାଏ ତେବେ ଦିନକୁ ଦିନ ଆତ୍ମ-ଶକ୍ତିର ବୃଦ୍ଧି ହେଉଥାଏ । ଫଳରେ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଗଢ୍ଥିତ ଥିବା ମଳିନତା ଧିରେ ଧିରେ କ୍ଷୟ ହୋଇ ଆତ୍ମାର ପ୍ରକୃତ ଜ୍ୟୋତି ପ୍ରକଟ ହେବାକୁ ଲାଗେ ।

ଆତ୍ମା, ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ଅଂଶ ହୋଇଥିବାରୁ,ଏଥିରେ ସେହି ତେଜ, ସେହିଶକ୍ତି, ସେହିଗୁଣ ଓ ସେହିବଳ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଛି, ଯାହା ପରମାତ୍ମାଙ୍କ ପାଖରେ ଅଛି , ଯେପରି ଅଗ୍ନିର ସମୟ ଗୁଣ ଅଗ୍ନି ୟୁଲିଙ୍ଗରେ ଥାଏ କାରଣ

ଗୋଟିଏ ମାତ୍ ଅଗ୍ରି ୟୁଲିଙ୍ଗ ଅଗ୍ରିପରି ଦାବାନଳ ସୃଷ୍ଟି କରିପାରେ । ଯେପରି ଭସୁରାଶି କୋଇଲା ଉପରୁ ହଟାଇଦେଲେ କୋଇଲାରେ ଥିବା ଅଗ୍ରି ଚକମକ କରେ ସେପରି ଅବଃକରଣର ମଳିନତା ନିର୍ମଳ କରିଦେଲେ ପରମାତାଙ୍କ ପ୍ରତିବିୟ ସ୍ପରୂପ ଆତ୍ୱାର ତେଜ ପକଟ ହୋଇଯିବ । ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମନୁଷ୍ୟର ମନ ବହିର୍ମୁଖୀ ହୋଇ ଭୌତିକ ଜଗତରେ ବୃଡିରହିଥିବ ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ମଳିନତାର ଆୟରଣ ଜମି ରହିଥିବ । ମନୁଷ୍ୟ ତାର ମନକ ଅନ୍ତର୍ମଖୀ କରି , ସାଧନାପାଇଁ ପଞ୍ଚତ ହୋଇ ,ଏହି ମଳିନତା ହଟାଇଦେଇ, ଆତୃଦର୍ଶନର ସ୍ଥିତି ପାପ୍ତ କରିପାରିବ । ସାଧନାର ପରିପକ୍ତା ଆସିବା ସହିତ ଆହୁରି ଅନେକ ଛୋଟ ବଡ ସିଦ୍ଧି ମଧ୍ୟ ସୃତଃ ପକଟ ହୋଇଯାନ୍ତି ଓ ସେମାନଙ୍କର ମହତ୍ୱର ମଧ୍ୟ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇଯାଏ । ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧକ ଧିରେ ଧିରେ ସିଦ୍ଧାବସ୍ଥାର ସମୀପକୁ ଅଗସର ହେଉଥାଏ ଓ ଧିରେ ଧିରେ ତା ମଧ୍ୟରେ ଅଲୌକୀକ ଶକ୍ତିର ପରିପ୍ରକାଶ ହେବାକୁ ଲାଗେ । ଯେପରି ସତରବର୍ଷ ବୟସରେ ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ସତ ଉଦ୍ଭବ ହେଉଥିବା ସମୟରେ ସାବଧାନତାର ଆବଶ୍ୟକତା ରହିଛି ସେପରି ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧିର ଉଦ୍ମ ଓ ବିକାଶ ହେବା ସମୟରେ , ଅତ୍ୟନ୍ତ ସାବଧାନତା ଅବଲୟନ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଯୌବନାବସ୍ଥାରେ ସତ ଉପୁଜିବା ସମୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ ଯେ ପ୍ରକାର ଉତ୍ସାହ ଓ ଉଦ୍ଦିପନା ଜାଗ୍ରତ ହୁଏ , ସେ ସମୟରେ ମନ୍ଷ୍ୟ ଯଦି ସାବଧାନତା ସହକାରେ ସଂଯମ ରକ୍ଷାକରି ମନକୁ ନିୟନ୍ତ୍ରଣ କରି ନ ପାରେ, ତେବେ ସେ ଅସ୍ନାଭାବିକ ସ୍ଖଳନର ଶୀକାର ହୋଇ ଶକ୍ତିହୀନ ଓ ଭଗୁସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ହୋଇ ପଡିବ । ସେହିପରି ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧିର ଉଦୁମ ଓ ବିକାଶ ହେବା ସମୟରେ ସାଧକ ନିଜ ଭିତରେ ନବୀନ ଆତ୍ରିକ ଚେତନା ଅନ୍ଭବ କରିଥାଏ । ଛୋଟ ବଡ ଅଳ୍ପ କେତେକ ସିଦ୍ଧିରେ ଉତ୍ସାହିତ ହୋଇ

ସାଧକ ଯଦି ତାହା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ଅନ୍ୟକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବାକୁ ଆରୟ କରିଦିଏ ତେବେ ସେ ସ୍ୱଳ୍ପ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ସ୍ଖଳନର ଶୀକାର ହୋଇ ଏହି ସ୍ୱଳ୍ପ ସାଧନାର ସିଦ୍ଧିକୁ ଅପବ୍ୟୟ କରିଥାଏ ।

ସଂସାରରେ କର୍ମବନ୍ଧନରେ ବନ୍ଧାଥିବା ପ୍ରାଣୀ କର୍ମଫଳ ଆଧାରରେ ସକଳ କର୍ମ କରି ଚାଲିଥାଏ । ଏହି ସବୁ ପ୍ରାଣୀଙ୍କୁ ସକ୍ତର୍ମରେ ଓ ସତ୍ ମାର୍ଗରେ ଚାଳିତ ହେବାକୁ ପ୍ରବୃତ କରାଇବା, ଆପଦ ବିପଦକୁ ସାହସର ସହିତ ସହିଯିବାକୁ ସାହସ ଦେବା ଆଦି ଆତ୍ମିକ ସହାୟତା ଓ ଅସହାୟ ଅବସ୍ଥାରେ ତତ୍କାଳିକ ଭୌତିକ ସାହାଯ୍ୟ କରିବା ଇତ୍ୟାଦି ସେବା ପଦବାଚ୍ୟ । କିନ୍ତୁ କର୍ମକୁଷ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଯଦି କିଛି ଭୌତିକ ସାହାଯ୍ୟ ଦିଆଯାଏ ତେବେ ତାକୁ ଆହୁରି କର୍ମକୁଷ କରି ଦିଆଯାଏ ସିନା । ଅନ୍ୟର ବୈଭବ ବଢାଇବା ପାଇଁ ଆତ୍ମଶକ୍ତି ପ୍ରବର୍ତ୍ତନ କରିବା, ନିଜ ଶକ୍ତିକୁ ସମାପ୍ତ କରିଦେବା ସଦୃଶ । ନିଜର କଷ୍ଟସାଧ୍ୟ ଆତ୍ମଶକ୍ତି ବ୍ୟୟ କରି ଅନ୍ୟକୁ ଆଣ୍ଟର୍ଯ୍ୟ କରିଦେବା ଓ ନିଜର ସିଦ୍ଧିକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରି ଅନ୍ୟକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରବା , ନିଜ ରକ୍ତରେ ହୋଲି ଖେଳିବା ସଦ୍ଶଶ ।

ଆଜିର ସଂସାର, ପୃଥ୍ୱୀତତ୍ତ୍ୱ ପ୍ରଧାନ ହୋଇ ଉଠିଛି । ମନୁଷ୍ୟ, ଦେବତା ଶବ୍ଦକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି କହୁଛି ' ଦେବତା ଶବ୍ଦ ନିଷ୍କନ୍ନ ହୋଇଛି , ଦେ.... ବତା ରୁ , ତା ଅର୍ଥ ଠାକୁରଙ୍କୁ କିଛି ଦେ ଓ ବତା ସେ କଅଣ ତୁମପାଇଁ କରିବେ '। ଏହା ଉପରେ ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଦେଇ ରୋଗମୁକ୍ତି, ଚାକିରୀ, ମାଲି ମକଦ୍ଦମାରୁ ମୁକ୍ତି,ବିପଦ ଆପଦରୁ ଉଦ୍ଧାର ଇତ୍ୟାଦି ସମୟ ପ୍ରକାର ସ୍ୱାର୍ଥ ପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମରେ,ଏହି ମନୁଷ୍ୟ ଠାକୁରଙ୍କ ପାଖକୁ ଦୌଡିଯାଇ କିଛି ଭୋଗ ଲଗାଇ ଅଥବା କିଛି ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥ ପ୍ରଦାନର ମାନସିକ କରି ପୂଜା କରିଥାଏ । କିନ୍ତୁ ସେ ବୁଝିବା ଉଚିତ ଯେ 'ଦେ ଓ ବତା ' ରୂପକ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରୁ

ଏହା ମଧ୍ୟ ନିଷନ୍ନ ହୋଇ ପାରିବ, ଯେପରି ଠକୁର କହୁଛନ୍ତି , କେହିବ୍ୟକ୍ତି ନିଜର ଭୌତିକ ଭୋଗ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଆତ୍ମିକ ଭୋଗ ଅର୍ପଣ କରିପାରିବ ତେବେ ପ୍ରଭୁ ତାକୁ ଆଶୀର୍ବାଦ ସ୍ୱରୂପ ଏପରି ଆତ୍ମଶକ୍ତି ପ୍ରଦାନ କରିବେ, ଯାହା ଦ୍ୱାରା ସେ ସଂସାରର ସମୟ ପ୍ରକାର ଦୁଃଖ ଯନ୍ତ୍ରଣାରେ ବ୍ୟୟ ବିବ୍ରତ ନ ହୋଇ ତାକୁ ସହଜରେ ଅତୀକ୍ରମ କରିବାର କ୍ଷମତା ପ୍ରାପ୍ତ କରି ପାରିବ ।

ମାରଣ, ଉଚ୍ଚାଟନ, ବଶୀକରଣ ଆଦି ତାନ୍ତ୍ରିକ ପ୍ରୟୋଗ କରିବା, କାହାର ଗୁପ୍ତ ମନୋଭାବ ଜାଣି ତାର ପ୍ରତିଷ୍ଠାରେ ହାନି କରିବା ଇତ୍ୟାଦି କର୍ମ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସକଙ୍କ ପାଇଁ ନିଷିଦ୍ଧ । ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ନିଜର ମହତ୍ୱର ପରିପ୍ରକାଶ କରିବା ଓ ସିଦ୍ଧରି ଚମକ୍ରାରୀତା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ସର୍ବଦା ଅନୁଚିତ । ସତ୍କର୍ମ, ସତ୍ଜ୍ଞାନ, ସତ୍ଚିନ୍ତା ଓ ସତ୍ଉପଦେଶ ଆଦି ଦାନରେ ମଧ୍ୟ ମନୁଷ୍ୟର , ସମାଜର ତଥା ଦେଶର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକତା ବୃଦ୍ଧିହୋଇ ସ୍ଥାୟୀ ସର୍ବାଙ୍ଗୀନ ଉନ୍ନତି ସାଧିତ ହୋଇପାରିବ । ମାତ୍ର ଉପରୋକ୍ତ କୌତୂହଳ ସୃଷ୍ଟିକାରୀ ପ୍ରଦର୍ଶନରେ ପ୍ରଭାବିତ ହୋଇଥିବା ମନୁଷ୍ୟ ମନରେ କିଛି ପରିମାଣରେ କୌତୂହଳ ଓ ଆନନ୍ଦ ଦେଇଥାଏ ସତ, କିନ୍ତୁ ତାହା କ୍ଷଣସ୍ଥାୟୀ । ସେହି ହେତୁ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଗୁରୁଙ୍କର ଶୀଷ୍ୟମାନଙ୍କୁ କଠୋର ଆଦେଶ ଯେ ସେମାନଙ୍କର ସାମାନ୍ୟତମ ସିଦ୍ଧିକୁ ବି ଗୁପ୍ତ ରଖିବେ ଏବଂ କେବେ ବି ତାର ଦ୍ୱରପ୍ରଯୋଗ କରିବେ ନାହିଁ ।

# ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ତନ୍ତୋକ୍ତ ବାମମାର୍ଗ ॥

ପ୍ରାଣମୟ କୋଶ ହେଉଛି ବାମମାର୍ଗ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା ପ୍ରୟୋଗର ଆଧାର ସ୍ଥଳ । ପ୍ରାଣମୟ କୋଶ ଅନ୍ତର୍ଗତ ଯେତିକି ଶକ୍ତି ରହିଛି , କେବଳ ସେତିକି ଶକ୍ତି ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା ପ୍ରୟୋଗ ପାଇଁ ଯଥେଷ୍ଟ ହୋଇ ପାରିବ । ଇଶ୍ୱର ପ୍ରାପ୍ତି, ଆତ୍ମସାକ୍ଷାକ୍ରାର , ଜୀବନ୍କୁକ୍ତ ଓ ଅନ୍ତଃକରଣ ପବିତ୍ରୀକରଣ ଇତ୍ୟାଦି ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା କ୍ଷମତାର ବାହାର । ବୈଜ୍ଞାନୀକ ଯନ୍ତ୍ରପାତି ସାହାଯ୍ୟରେ ଯେତିକି ଭୌତିକ କ୍ରିୟା ସାଧିତ ହୋଇପାରେ , ବାମମାର୍ଗ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା କେବଳ ସେତିକି କରିପାରେ । ଉଦାହରଣ ସ୍ୱରୂପ , ବିଷ ଇଞ୍ଜେକ୍ସନ ଦେଇ ଜୀବର ନାଶ କରାଯାଇପାରେ ମାତ୍ର ଏତିକି କେବଳ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା କରିପାରିବ । ଏହା କେବଳ ନିର୍ବଳ,ରୋଗଗ୍ରୟ, ବାଳକ, ବୃଦ୍ଧ ଆଦି ମନୁଷ୍ୟ ଉପରେ ପ୍ରୟୋଗ କରାଯାଇ ପାରିବ ।

ଶରାବ,ଚରସ,ଗଞ୍ଜେଇ ଇତ୍ୟାଦି ସେବନଦ୍ୱାରା ଯେପରି ମୟିଷରେ ଉନ୍ମାଦ ତଥା ପାଗଳାମି ସୃଷ୍ଟି ହୁଏ,ଭୂଲରେ ବିଷାକ୍ତ ଔଷଧ ସେବନ ଦ୍ୱାରା ମନୁଷ୍ୟ ଶରୀରରେ ଯେପରି ଭିଭିନ୍ନ ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ, ରେଡିଓ-ରଶ୍ମି-ଶକ୍ତି ପ୍ରୟୋଗରେ ତିଆରି ରେଡିଓ ବମ୍ ସାହାଯ୍ୟରେ ଦୂରସ୍ଥାନରେ ଯେପରି ମୃତ୍ୟୁ ଆଦି କ୍ଷୟ କ୍ଷତି କରା ଯାଇପାରେ, ଯୁଦ୍ଧ ସମୟରେ ବମ୍ ପକାଇ ଯେପରି ଦୂର ସ୍ଥାନରେ ଜଳା ପୋଡା କରାଯାଇ ପାରେ , ସେପରି ବାମମାର୍ଗ ତନ୍ତ୍ର ପ୍ରୟୋଗରେ କୌଣସି ଅଞ୍ଚଳ, ବ୍ୟକ୍ତି ବିଶେଷ ଉପରେ ଏହି ପ୍ରକାର କ୍ଷୟ କ୍ଷତି ବା ପ୍ରତିକ୍ରିୟା କରାଯାଇ ପାରେ । ତନ୍ତ୍ର ବିଦ୍ୟାରେ ମେସମେରିଜିମ୍ ପରି ଅଧିକ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ପ୍ରୟୋଗ କରି ତାନ୍ତ୍ରିକ , ଅନ୍ୟ ଲୋକକୁ ପ୍ରଭାବିତ

କରି ନିଜର ଭାବ, ପକ୍ତି, ଆଚରଣ ଦାରା ନିଜର ଅପକର୍ମ ସଂଘଟିତ କରିଥାଏ । ତନ୍ତ୍ର ସାହାଯ୍ୟରେ ବ୍ୟଭିଚାରୀ ସ୍ତ୍ରୀ ଓ ପୁରୁଷଙ୍କୁ ନିଜ ବଶରେ ରଖି ଯାଚତୀୟ ଚ୍ୟକ୍ତିଚାର କରିଥାଏ ।

ବାମମାର୍ଗର ପଞ୍ଚ ମ କାର ବିଦ୍ୟାର ପଞ୍ଚମ ମକାର ହେଉଛି ମୈଥନ । ଅନ୍ମୟ କୋଶ ଓ ପାଣମୟ କୋଶର ସନ୍ନିଳିତ ମୈଥନରେ ଏହି ମହତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ କ୍ରିୟା ହୋଇଥାଏ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଅଗଣିତ ଗୁପ୍ଟ ଅନ୍ତରସ୍ଥ ଶକ୍ତିର ଅନଲୋମ ବିଲୋମ କ୍ମରେ ଆକର୍ଷଣ-ବିକର୍ଷଣ, ଘର୍ଷନ-ଚ୍ର୍ୟନ, ଆକଞ୍ଚନ-ବିକଞ୍ଚନ,ପତ୍ୟାରୋହଣ, ଅଭିବର୍ଦ୍ଧନ, ବଶୀକରଣ, ପତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ ଆଦି ସୃକ୍ଷୁ ମନୁନ ହୋଇଥାଏ । ଶରୀରରେ ତୀନି ଶକ୍ତି ସୁଳଅଛି ,ତାହା ହେଉଛି ମୟିଷ, ହୃଦୟ ଓ ଜନନେନ୍ଦ୍ରିୟ । ବାମମାର୍ଗ, କାଳୀ ତତ୍ତ୍ୱ ସୟନ୍ଧିତ ହୋଇଥିବାରୁ ,ରୁଦ୍ଗୁନିରେ ଶକ୍ତିସଂଚୟ କରିବାପାଇଁ କ୍ର୍ମପାଣ ଆଧାରରେ ମୈଥୁନ ଦ୍ୱାରା ସାମର୍ଥ୍ୟ ଭଣ୍ତାର ପୂର୍ଣ୍ଣ କରାଯାଏ । ଜନନେନ୍ଦିୟର ସୃକ୍ଷ୍ମ ପ୍ରଭାବ କ୍ଷେତ୍ରେ , ମୁଳାଧାର ଚକ୍, ସ୍ୱାଧିଷାନ ଚକ୍, ବକ୍ମେରୁ, କଚ୍ଛପ ତରଙ୍ଗ, ସର୍ପିଶୀ କୁଣ୍ଡଳ, ରୁଦ୍ଗନ୍ଥି, ସମାନ,କୃକଳ, ଅପାନ, କୁର୍ମପାଣ, ଅଳୟୁଷା, ଡାକିନୀ, ସୁଷୁମ୍ବା ଆଦିଙ୍କର ସ୍ଥାନ । ଯେବେ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା ପକ୍ରିୟାରେ ଏହାର ଆକୃଞ୍ଚନ- ପ୍ରସାରଣ ହୁଏ ସେତେବେଳେ ଏହି ଶକ୍ତି ଉତ୍ପନ୍ନ ହୋଇ ଓଲଟା-ସୀଧା ଚଳପ୍ରଚଳ ହୁଏ । ମାତ୍ ଯିଏ ଏହି ବିଦ୍ୟାରେ ପାରଙ୍ଗମ , ସେ ଜନନେନ୍ଦ୍ରିୟକୁ ଉପଯୋଗ କରି ବିଶେଷ ଫଳ ଲାଭକରେ , ଅନ୍ୟଥା ଅନଭିଜ୍ଞ ସାଧକ ସ୍ୱାସ୍ୟୁ ଓ ଜୀବନିଶକ୍ତି ହରାଇଦିଏ । ବାମମାର୍ଗରେ ମୈଥୁନକୁ ଇନ୍ଦିୟ ଭୋଗର କ୍ଷୁଦ୍ ପିପାଶା ରୂପରେ ନେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ ବଙ ଶକ୍ତି କେନ୍ଦ୍ର ମନୁନ ଦ୍ୱାରା ଅଭିଷ୍ଟ ସିଦ୍ଧି ଲାଭରେ ଉପଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ । ମାତ୍ ଶୃପ୍ତ ପାଣର ଜାଗରଣ କରି, ତାର ସାମର୍ଥ୍ୟ ଦ୍ୱାରା , ଅନ୍ୟ ଜଣଙ୍କର

ଶରୀରରେ କିଛି ପରିବର୍ତ୍ତନ ଆଣିବା ତଥା କିଛି ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୟାନ୍ତର କରିବା କର୍ମ 'ରତିସାଧନା' ରୂପରେ ପ୍ରୟୋଗ କରିବା ଉଚିତ । ସେହି ହେତୁ ମାନବ କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ପାଇଁ , ଶିବ ଲିଙ୍ଗ ସହିତ ଶକ୍ତିର ତଦାତ୍ମ୍ୟ ରୂପର ପୂଜା ଅତି ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ କରାଯାଉଛି ।

କୌଣସି ଦୁଇଧାର ବିଶିଷ୍ଟ ଅଷ୍ଣ , ଆଗକୁ ବା ପଛକୁ ଯେଉଁ ଆଡକୁ ଗତିକଲେ ବି ବୟୁକୁ ଛିନ୍ନ କରିଥାଏ ଏବଂ ତାହା ଦ୍ୱାରା ସ୍ୱାଦିଷ୍ଟ ବ୍ୟଞ୍ଜନ ହୋଇଥାଏ ଓ ମଦିରା ବି ପ୍ରୟୁତ କରା ଯାଇଥାଏ । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ମହାଶକ୍ତିକୁ ବି ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗ ପ୍ରଯୁକ୍ତିରେ ଜୀବଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇପାରେ ଏବଂ ବାମମାର୍ଗ ତାମସିକ ପ୍ରୟୋଜନରେ ମଧ୍ୟ ଉପଯୋଗ କରା ଯାଇପାରେ । ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗରେ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣୀ,ସରଳ, ଧର୍ମପୂର୍ଣ୍ଣ ଓ ଜଗତ କଲ୍ୟାଣ ସାଧନ ହେଉଥିବା ସ୍ଥଳେ ବାମମାର୍ଗରେ ତମୋଗୁଣୀ, ଦୁଃସାହସିକ, ଅନୈତିକ ଏବଂ ସାଂସାରୀକ ଚମକ୍ରାରୀ ସିଦ୍ଧିରେ ବି ଉପଯୋଗ ହୁଏ । ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗୀ ସାଧକ ବ୍ରହ୍ମଙ୍କ ସତ୍ତ୍ୱଗୁଣୀ ହ୍ରାଁ ସରସ୍ୱତୀ ତତ୍ତ୍ୱରୁ ସମୟ ଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରୁଥିବା ସ୍ଥଳେ ବାମମାର୍ଗୀ ସାଧକ ତମୋଗୁଣୀ କ୍ଲାଁ କାଳୀ ତତ୍ତ୍ୱରୁ ଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିଥାଏ ।

ତନ୍ତ୍ରଶକ୍ତି ଏକ ପ୍ରକାର ଶକ୍ତିସ୍ରୋତ । ଏହା ଇଶ୍ୱରୀୟ ବା ଦୈବୀ ଶକ୍ତି ନୁହେଁ ବଟଂ ଏକ ଭୌତିକ ଶକ୍ତି । ପ୍ରକୃତିର ସୁକ୍ଷ୍ମ ପରମାଣୁ, ନିଜ ନିଜ ଚତୁର୍ପାର୍ଶ୍ୱରେ ଅତି ଦୃତ ଗତିରେ ପରିକ୍ରମା କରୁଥାନ୍ତି । ତାର ଘୁର୍ଣ୍ଣଣ ଜନିତ ଯେଉଁ ଉଷ୍ମତା ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ ତାହା କାଳୀ ବା ଦୁର୍ଗା ନାମଧେୟ । ଏହି ଉଷ୍ମତାକୁ ଶକ୍ତି ରୂପରେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ପାଇଁ ଅସ୍ୱାଭାବିକ, ଓଲଟା, ପ୍ରତିଗାମୀ ମାର୍ଗର ସାହାଯ୍ୟ ନେବାକୁ ପତେ । ଜଳସ୍ରୋତକୁ ପ୍ରତିରୋଧ କଲେ ତହିଁରୁ ଏକ ଶକ୍ତି ଉଦ୍ଭବ ହୁଏ । ସେହିପରି ତାନ୍ତ୍ରିକ, ବାମ ମାର୍ଗରେ ଚାଳିତ ହୋଇ , କାଳୀ

ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରତିରୋଧ କରି ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଏକ ତାମସିକ ତଥା ପଞ୍ଚ ଭୌତିକ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରିନିଏ । ଫଳରେ ତାହାର ଓଲଟା ଆହାର , ଓଲଟା ବିହାର, ଓଲଟା ଦିନଚଯ୍ୟା ଓ ଓଲଟା ଗତିବିଧି ହୋଇଯାଏ । ଦୃତ ଗତିରେ ଯାଉଥିବା ରେଳ ମଟର ଯାନର ଗତି ହଠାତ ରୋଳିଦେବା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଦୁଃସାହସିକ କାର୍ଯ୍ୟ ଏବଂ ତାକୁ ରୋକିବାକୁ ଯେଉଁ ଶକ୍ତି ଆବଶ୍ୟକ ତାହା ନ ଥିଲେ ଯେଉଁ ଝଟକା ଲାଗିବ ତାହା ଅତ୍ୟନ୍ତ ଭୟଙ୍କର । ସେହିପରି ତନ୍ତ୍ର ସାଧନାରେ କାଳୀ ଶକ୍ତିକୁ ପ୍ରତିରୋଧ କରିବାରେ ଯେଉଁ ଭୟଙ୍କର ପରିସ୍ଥିତି ଆସିଥାଏ ତାକୁ ପ୍ରତିରୋଧ କରିବାରେ ଅସମର୍ଥ ହେଲେ ସାଧକ, ପ୍ରାଣାନ୍ତକ ସଙ୍କଟରେ ପଡିଯାଏ । ଯଦି କୌଣସି ସୂଷ୍ମ ପ୍ରାଣସଭାକୁ ବଶୀଭୂତ କରି ନିଜ କାଯ୍ୟରେ ଉପଯୋଗ କରାଯାଏ , ତେବେ ତାର ବିପରିତ ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ଅତି ବିକଟ ହୋଇଥାଏ କାରଣ ଏହି ସୂଷ୍ମ ସତ୍ତାମାନେ ଅନେକ ପ୍ରକାରର ସ୍ୱଭାବ, ଗୁଣ ଓ ଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ନ ଥାଆନ୍ତି ।

ତାନ୍ତିକ ପ୍ରୟୋଗଦ୍ୱାରା,ଯଦି କୈଣସି ବ୍ୟକ୍ତି ଭୂତୋନ୍ନାଦ,ମଞିଷ୍ପଭ୍ରମ , ଆବେଶ,ଅଜ୍ଞାତ ଆତ୍ମାଦ୍ୱାରା ଆକ୍ରାନ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି,ସେହି ତାନ୍ତିକ ପ୍ରୟୋଗ ଦ୍ୱାରା ହିଁ ତାହା ପ୍ରତିରୋଧ କରା ଯାଇ ପାରିବ । *କିନ୍ତୁ ଏହିକାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଦକ୍ଷୀଶମାର୍ଗୀ-ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇ ପାରିବ* । ତନ୍ତ ଶକ୍ତି ସାଧାରଣତଃ ମାରକ ତଥା ଆକ୍ରମଣ କାରୀ ହୋଇଥାଏ । *କିନ୍ତୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା ଦ୍ୱାରା ତାର ସଂଶୋଧନ, ପରିମାର୍କନ, ପ୍ରତିରୋଧ ମଧ୍ୟ ସନ୍ତବ ।* ସୂକ୍ଷ୍ମ ଜଗତରେ ଭ୍ରମଣ କରୁଥିବା କୌଣସି 'ଚେତନାଗ୍ରନ୍ଥିକୁ ' ପ୍ରେତ, ପିଶାଚ, ଭୈରବ, କର୍ଣ୍ଣପିଶାଚୀ ଓ ଛାୟା ପୁରୁଷ ରୂପରେ ପ୍ରାଣ ଦେଇ , ସେବକ ପରି ନିଜ କାମରେ ଲଗାଇବା, ଦୂର ଦେଶରୁ କୌଣସି ବସ୍ତୁ ଆଣିବା,ହଜି ଯାଇଥିବା ବା ଚୋରି ହୋଇଥିବା ବସ୍ତୁ ମିଳାଇବା ଆଦି

ଚମକାରୀ କାର୍ଯ୍ୟ ତନ୍ତ ଦ୍ୱାରା ସହଜରେ ସୟବ ହୋଇଥାଏ । ମାତ୍ର ଏପରି ଶକ୍ତି କ୍ଷଣସ୍ଥାୟୀ । ସାଧନା କିଛି ଦିନ ବନ୍ଦ ହୋଇଗଲେ ତନ୍ତ ଶକ୍ତିର ଅପତୟ ହୋଇଥାଏ । ତନ୍ତ୍ର ବିଦ୍ୟା ମନ୍ଦ ନୁହେଁ ଯେଉଁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହାର ସଦୁପଯୋଗ ହେଉଥିବ । ନିର୍ବଳକୁ ସବଳ କରିବା, ରୋଗୀକୁ ନିରୋଗ କରାଇବା, କୌଣସି ଲୋକ-ହିତକର କାର୍ଯ୍ୟକୁ ସହଜ କରାଇବା ଇତ୍ୟାଦି ଏହାର ସଦୁପଯୋଗ । କିନ୍ତୁ ଏହାର ଉପଯୋଗ ଯେତିକି କଲ୍ୟାଣକାରୀ ତା ଠାରୁ ଅଧିକ ଅହିତକର । ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗୀ , ବେଦୋକ୍ତ, ଯୋଗ ସମ୍ମତ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଧର୍ମସଙ୍ଗତ, ସୁର, ଲୋକ ପରଲୋକରେ ଶାନ୍ତି ପ୍ରଦାୟକ ।

ଅନ୍ୟ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା ଅପେକ୍ଷା ଗାୟତ୍ରୀ ବାମମାର୍ଗ ସାଧନା ଅନ୍ତର୍ଗତ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା , ଅଧିକ ଶକ୍ତିଶାଳୀ । ଗାୟତ୍ରୀ ବାମମାର୍ଗୀ ତନ୍ତ୍ରବିଦ୍ୟା କ୍ଷେତ୍ର ବିଷ୍ଟୃତ । ସାଧାରଣ ତନ୍ତ୍ର ବିଦ୍ୟା ସାହାଯ୍ୟରେ ଯାହା ଯାହା ଚମତ୍କାରୀ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦିତ ହୋଇଥାଏ ତାହା ସମୟ ଗାୟତ୍ରୀ ବାମମାର୍ଗ ସାଧନାରେ ସହକରେ ସନ୍ତ୍ରବ । ମାତ୍ର ବାମମାର୍ଗ ସାଧନାରେ ଯେଉଁ ଆସୁରୀଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତି , ତାହାର ସଂହାରକାରୀ ଓ ଆତଙ୍କବାଦୀ କ୍ଷମତା ଅଧିକ । ବାମମାର୍ଗୀ ତନ୍ତ୍ର ସାଧନା ଲୋକ-କଲ୍ୟାଣକାରୀ ହେବା ଅପେକ୍ଷା ସାଧକର ସ୍ୱାର୍ଥ କଡିତଥାଇ ଅଧିକ କ୍ଷୟକାରୀ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ବାମମାର୍ଗୀ ତନ୍ତ୍ର ସାଧନ ସର୍ବଦା ବଳନୀର୍ୟ । ତଥାପି କେହି ଯଦି ତନ୍ତ୍ର ସାଧନାରେ ପ୍ରୟାସି ହେଲା ତେବେ ତାକୁ ତୃଚ୍ଛ ସ୍ୱାର୍ଥ ସାଧନାରୁ ଉପରକୁ ଉଠିବାକୁ ହେବ । ତନ୍ତ୍ର ବିଦ୍ୟାର ଅଧିକାରୀ ସେହିମାନେ ହେବା ଉଚିତ ଯେଉଁମାନେ ନିଜର ତୃଚ୍ଛ ସ୍ୱାର୍ଥ ସାଧନ ପରିବର୍ତ୍ତେ ଲୋକ-ହିତସାଧନ ଉପରେ ଅଧିକ ପାଧାନ୍ୟ ଦେଇଥାନ୍ତି ।

.----

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ପୁରଷ୍ଟରଣ ॥

ପୁର ଅର୍ଥ ସାମନାରେ ବା ଆଗରେ । ଚରଣ ଅର୍ଥ ଚଳନ । ଚଳନର ଆଗରେ ଯେଉଁ ସ୍ଥିତି-ସ୍ଥିରତ୍ୱ ବା ପ୍ରୟୁତି କରିବାକୁ ହେବ ତାକୁ ପୁରଣ୍ଟରଣ କହନ୍ତି । ଚଳନତ୍ୱ, ଗମନ ଆଗମନତ୍ୱ ଓ ସ୍ଥିରତ୍ୱ, ଆଦି ଏହିପରି ଗତିର ତିନିଭାଗ । କୌଣସି ବିଶେଷ ଅଭିଷ୍ଟକୁ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବାକୁ ଯେଉଁ ସାଧନା ବା ଅଗ୍ରଗତି କରାଯାଏ ତାହା ଚଳନ ବା ଚରଣ , ପ୍ରଗତି ମାର୍ଗରେ ବାଧା ସୃଷ୍ଟି କରୁଥାବା ଦୋଷକୁ ଅତିକ୍ରମ କରାଯିବା ବା ସେ ସମୟଙ୍କୁ ପଛକୁ ଫେରାଇ ଦିଆଯିବା ଇତ୍ୟାଦି ଅଗ୍ରଗତି ଓ ଆଗତିର ପରେ ଯେଉଁ ସ୍ଥିତି ବା ସ୍ଥିରତ୍ୱ ପ୍ରହଣ କରାଯାଏ , ତାହାରି ନାମ ପୁରଣ୍ଟରଣ ବା ସାଧନା ଆଗରୁ କରିବାକୁ ହେବ । ଅଭିଷ୍ଟ ପ୍ରାପ୍ତି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ , ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ମାତ୍ରାରେ ଆତ୍ମବଳ ଏକତ୍ରୀତ କରିବାପାଇଁ , କିଛି ସମୟ ଆନ୍ତରିକ ଶକ୍ତିକୁ ବିକସିତ କରାଯାଏ । ଏହି ଆତ୍ମବଳ ବିକସିତ କରିବାର ପ୍ରକ୍ରିୟାର ନାମ ପୁରଣ୍ଟରଣ ।

ସଥ୍ୱାଲକ୍ଷ ବା ନ୍ୟୁନାଧିକ ଜପକରିବା ସର୍ବ ଶୂଭ ଓ ଜନୋପଯୋଗୀ ସାଧନା । ଏହି ବିଶେଷ କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ପୁରଣ୍ଟରଣ କରା ଯାଇଥାଏ । ଏହାର ବିଧି ବିଧାନ ଏତେ ବିଞୃତ ଯେ ଏହାକୁ କୌଣସି ପୁରୋହିତଙ୍କ ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ କରିବା ଉଚିତ । କାରଣ ପୁରଣ୍ଟରଣ ପାଇଁ ସମୟ ଓ ନିୟମ ପାଳନ ପୂର୍ବକ ଏହି ମହାସାଧନାରେ ବିଶେଷ କର୍ମକାଣ୍ଡର ଆବଶ୍ୟକତା ଥିବାରୁ ଏକ ବିଜ୍ଞ ପୁରୋହିତର ଅଧ୍ୟକ୍ଷତା ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ ।

କୌଣସି ଉତ୍ତମ ସ୍ଥାନ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କରିବାକୁ ହେବ । ସେଠାରେ ଏକ ପୂଜା ବେଦି କରିବେ । ଅଟ୍ଟା, ହଳଦୀ ଓ ମେହେନ୍ଦି ଆଦି ମାଙ୍ଗଳିକ ପଦାର୍ଥ

ସଂଗ୍ରହ କରିବାକୁ ହେବ । ପୂଜାବେଦିର ମଧ୍ୟଭାଗରେ ଚାରି ଆଙ୍ଗୁଳ ଉଚ୍ଚା, ୨୪ ଆଙ୍ଗୁଳ ଲୟ ୨୪ ଆଙ୍ଗୁଳ ଚୌଡାର ହବନ ବେଦି କରିବେ । ଐଶାନ୍ୟ କୋଣରେ କଳସ ସ୍ଥାପନ ହେବ, ଏକ ଚୌକୀ ଉପରେ ଦେବୀଙ୍କ ପ୍ରତୀମା ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ସ୍ଥାପନା ହେବ ,ଚୌକୀ ନିକଟରେ ଜଳନ୍ତା ଦୀପ ରଖିବ । ଅନ୍ୟତ୍ର ଦିଆ ହୋଇଥିବା ଗାୟତ୍ରୀ ପୂଜା ବିଧାନ ଅନୁସାରେ କରି ସାରି ସାଧନା କାର୍ଯ୍ୟ ଆରୟ କରିବେ । ଜପର ଦଶାଂଶ ହୋମ, ହୋମର ଦଶାଂଶ ତର୍ପଣ, ତର୍ପଣର ଦଶାଂଶ ମାର୍ଚ୍ଚନ, ମାର୍ଚ୍ଚନର ଦଶାଂଶ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇବା ପୁରଣ୍ଟରଣର ନିୟମ । କେତେ ସଂଖ୍ୟକ ଜପର ପୁରଣ୍ଟରଣ କରିବାକୁ ହେବ ତାହା ସାଧକର ଆର୍ଥିକ ସ୍ଥିତି ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । କାରଣ ସ୍ୱାଲୟ ବା ୧୨୫୦୦୦ ସଂଖ୍ୟକ ଜପର ପୁରଣ୍ଟରଣରେ ୧୨୫୦୦ ଆହୁତି ହୋମ, ୧୨୫୦ ତର୍ପଣ, ୧୨୫ ମାର୍ଚ୍ଚନ ଓ ୧୨ ରୁ ଅଧିକ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇବାର ଆକଳନ ହୋଇଥିବା ବ୍ୟୟ, ଜଣେ ସାଧାରଣ ସାଧକ ପାଇଁ ସାମାନ୍ୟ ଅଧିକ ।

ପୁରଷ୍ଟରଣ କର୍ମକୁ ଏହି ପ୍ରକାର ବିଭାଜନ କରାଯାଇଛି – ୧ ନିତ୍ୟକର୍ମ ସ୍ଥାନ ୨-ସନ୍ଧ୍ୟା ୩-ଗାୟତ୍ରୀ ପୂଜନ, (ପୂଜା,କବଚ ନ୍ୟାସ ଧ୍ୟାନ ଓ ଞୋତ୍ର ଆଦି ପୂଜନର ପ୍ରଧାନ ଅଟା) ୪- ଶାପବିମୋଚନ ଓ ଜପ ୫-ହବନ ୬- ତର୍ପଣ ୭- ମାର୍ଜନ ୮- ମୂଦ୍ରା ୯-ବିସର୍ଜନ ୧୦- ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ । ଅନୁଷ୍ଠାନ ଅବଧିତକ ଏହି କର୍ମ ନିତ୍ୟ ହେଉଥିବା ଆବଶ୍ୟକ । ପୁରଷ୍ଟରଣ ଅନ୍ତତଃ ସ୍ୱାଲକ୍ଷ ,ଚବିଶଲକ୍ଷ , ଏକ କୋଟୀ , ସ୍ୱାକୋଟି ଓ ନ୍ୟୁନ ହେଲେ ଚବିଶି ହଜାର ସଂଖ୍ୟକ ଜପ ପାଇଁ କରାଯାଇ ପାରିବ । ଏହା ଅନ୍ତତ ଚବିଶି ଦିନରେ ସମାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ଜପ ପାଇଁ ସହଯୋଗ କରିବାକୁ ଉପଯୁକ୍ତ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଓ ପୂଜନ, ହବନ,ତର୍ପଣ, ମାର୍ଜନ କର୍ମରେ

ସହଯୋଗ କରିବାକୁ ଅଲଗା ଅଲଗା ବାହୁଣ ବରଣ କରି ନିଯୁକ୍ତ କରିବାକୁ ହେବ । ନିଯୁକ୍ତ ହୋଇଥିବା ବାହୁଣଙ୍କ ପାଇଁ ନୃତନ ବସ୍ତ, ଭୋଜନ, ପାତ୍ତ, ଦକ୍ଷୀଣା ଇତ୍ୟାଦିର ସମ୍ରଚିତ ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିବାକୁ ହେବ । ଏହାପରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ.ଯଜ୍ଞ. ଦେବୀଙ୍କ ମାହାତ୍ୟୁକଥା କୀର୍ତ୍ତନ, ପ୍ୟାଦ ବିତରଣ ଓ ମଙ୍ଗଳ କାମନା କରାଯାଏ ଓ ତତ୍ ପଣ୍ଟାତ୍ ବଳକା ରହିଯାଇଥିବା ପୂଜା ସାମଗ୍ରୀକୁ କୌଣସି ପବିତ୍ ସ୍ଥାନରେ ବିସର୍ଜନ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଏବେ ପୁରଶ୍ବରଣର ଦଶ ଅଙ୍ଗ ନିମ୍ନ ପ୍ରକାର----

# ୧-ନିତ୍ୟକର୍ମ –ସାନ ଓ କାଳ ନିରପଣ :

ପ୍ରତିଦିନ ପ୍ରାତଃ ଶଯ୍ୟା ତ୍ୟାଗ ପୂର୍ବକ ଇଶ୍ୱରଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବେ, ମଳ ମତ ତ୍ୟାଗ ପରେ ସାନ କରିବେ । ଶୃଦ୍ଧ ଧୂଆ ବସ୍ତ ପରିଧାନ କରିବେ , ଆହାର ବିହାର ଠିକ୍ ରଖିବେ ,ମନ୍ଦକର୍ମ ଓ ବିଚାର ମନରୁ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବାକୁ ହେବ , ବ୍ୟୁଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ କରିବାକୁ ହେବ, ପୁରଷ୍ଟରଣର ନିୟମ ଓ ବିଧାନ ପାଳନ କରିବେ ।

*ସ୍ଥାନ ନିରୁପଣ* କରିବେ ଯେଉଁଠାରେ ଚିଉର ଶାନ୍ତି ,ମନର ସ୍ଥିରତା ଆସିପାରିବ ଓ ସ୍ଥାନ ପବିତ ହୋଇଥିବ । ପାହାଡ ଶିଖରରେ, ନଦୀକୃଳେ, ବିଲ୍ବୃକ୍ଷ ମୂଳେ, ଦେବ ମନ୍ଦିର, ପିସ୍ପଳ ବୃକ୍ଷ ତଳେ, ତୁଳସୀ ବନରେ, ଗୁରୁଙ୍କ ନିକଟରେ, ତାର୍ଥ ସ୍ଥାନରେ କିୟା ବଗିଚା ଇତ୍ୟାଦି ସ୍ଥାନକୁ ପୂଜା ପୁରଣ୍ଟରଣର ଉପଯୁକ୍ତ ସ୍ଥାନ ନିରୁପଣ କରି ପାରିବେ ,ଯେଉଁଠି ମନରେ ଏକାଗ୍ରତା ଆସି ପାରିବ ।

*ଖାଦ୍ୟ ନିରୁପଣ*- ଲୁଣଯୁକ୍ତ, ଖାର ,ଖଟା, ପିଆଜ ଆଦି ଭୋଜନ ନିଷିଦ୍ଧ ଓ ଦିନରେ ଦୁଇଥର ଭୋଜନ ପରିତ୍ୟାଗ କରିବେ । ଭୃତଳ ଶୟନ,ବହୁଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ,ମୌନ, ତ୍ରୀକାଳସଦ୍ଧ୍ୟା, ସ୍ନାନ, ଚୁଳ ନକଟାଇବା,

ନିତ୍ୟ ପୂଜନ,ଦାନ,କୀର୍ତ୍ତନ,ନୈମିତିକ ଅର୍ଚ୍ଚନ,ଦେବତା ବ୍ରାହ୍ମଣରେ ବିଶ୍ୱାସ, ଜପରେ ନିଷା , ଏହି ବାର ପ୍ରକାର କର୍ମ ଅନୁଷାନ ଆବଶ୍ୟକ ।

କାଳ ନିର୍ପଣ: ଜ୍ୟେ, ଆଷାଢ, ଭାଦ୍ବ, ପୌଷ ତଥା ମଳମାସ, ମଙ୍ଗଳ ଓ ଶନିବାର, ବ୍ୟତୀପାତ ଓ ବୈଧୃତି ଯୋଗ, ଚତୁର୍ଥି, ଷଷି, ଅଷ୍ଟମୀ, ନବମୀ, ତ୍ୟୋଦଶୀ,ଚତର୍ଦଶି ଅମାବାସ୍ୟା, ପଦୋଷ ଓ ରାତ୍ରୀକାଳ ପରଣ୍ଟରଣ ପାଇଁ ବାରଣ କରାଯାଇଛି । ଦ୍ୱୀଜା, କୃତିକା, ଆଦ୍ରା, ଅଳେଶା, ଜ୍ୟୋ,ଧନିଷା, ଶବଣା ଓ ଜନୁ ନକ୍ଷତ୍ କାଳରେ ଓ ମେଷ, କର୍କଟ, ତୁଳା, କ୍ୟ,ମକର ଲଗ ସମୟରେ ପରଣ୍ଟରଣ ଆରୟ କରିବା ଉଚିତ । ଗର ଶକ୍ ଉଦୟ ହୋଇଥିବେ, ଶୁଭବାର, ଶୁଭଲଗୁ, ଶୁଭଚନ୍ଦ୍ ଓ ଶୁଭନକ୍ଷତ୍ରେ, ବିଶେଷକରି ଶୁକୁ ପକ୍ଷରେ ପୁରଣ୍ଟରଣ କଲେ ସିଦ୍ଧି ମିଳିଥାଏ । ଜ୍ଞାନସିଦ୍ଧିପାଇଁ କଳା ମୂଗଛାଲ, ମୋକ୍ଷ ତଥା ଶୀ ବୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ବ୍ୟାଘଛାଲ, ପୃଷ୍ଟିକାର୍ଯ୍ୟରେ ରେଶମ, ଶାନ୍ତିକାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ବେତ,ବ୍ୟାଧିନାଶ ପାଇଁ ବାଉଁଶ ଓ ଦୃଃଖ ମୋଚନ ପାଇଁ କୟଳ ଆସନ କରିବା ଉଚିତ । ପାରୟିକ ଦିନ ଠାର ଅନ୍ତିମ ଦିନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏକପ୍ରକାର ସଂଖ୍ୟକ ଜପ କରିବା ଉଚିତ , ସେଥିରୁ କମ୍ କିୟା ବେଶି ହେବନାହିଁ ଯେପରି । ପାତଃଠାରୁ ମଧ୍ୟାହୁ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜପ କରିପାରନ୍ତି । ଜପ ସମୟରେ ନିଜ ମନୋବୃତ୍ତି ଯେପରି ନିର୍ମଳ ରଓ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ହେ ଚିନ୍ତା ମୟିଷ୍କରେ ଯେପରି ସ୍ଥାନ ନ ପାଏ । ମନେ ରଖିବା ଉଚିତ ଯେପରି ପବିତ୍ର ମନରେ ମନ୍ତ୍ରର ଅର୍ଥ ଚିନ୍ତନ କରଥିବେ ।

#### ୨- ସନ୍ଧ୍ୟୋପାସନା :

ସାଧନା ପଥରେ ପ୍ରଥମ ପଦକ୍ଷେପ ସ୍ୱରୂପ ୩୨ ପ୍ରକାର ଜୀବନଶୈଳୀ ବିସ୍ତାର କରାଯାଇଛି । ଉକ୍ତ ଜୀବନଶୈଳୀ ଆଚରଣ କରି , ଶରୀର , ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗଣ ତଥା ମନ ବୃଦ୍ଧି ଓ ଅଂହକାରକୁ ନିଜ ନିୟନ୍ତ୍ରଣରେ ରଖି ସାଧକ ସାଧନା ପଥରେ ଅଗ୍ରସର ହେବା ଉଚିତ । ଦ୍ୱିତୀୟ ପଦକ୍ଷେପ ସ୍ୱରୁପ ସାଧକ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଉତ୍କୀଳନ ଓ ଶାପୋଦ୍ଧାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଉପଯୁକ୍ତ ବଶିଷ ଓ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଉପାଧି ପ୍ରାପ୍ତ ଗୁରୁଙ୍କର ଆଶ୍ରୟ ନେବା ଉଚିତ । କାରଣ କେତେବେଳେ କି ପ୍ରକାର ସାଧନା ପଦ୍ଧତି ଅବଲୟନ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ସାଧନାର କି ପ୍ରକାର ବିଧିବିଧାନ ଓ ଉପଚାର ଅନୁସରଣ କରିବାକୁ ହେବ , ତାହା କେବଳ ଉପଯୁକ୍ତ ବଶିଷ ଓ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ଉପାଧି ପ୍ରାପ୍ତ ଗୁରୁ ହିଁ ସଠିକ ଉପଦେଶ ଦେଇ ପାରିବେ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା, ପୁରଷ୍ଟରଣର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ । ରକ୍ ଯକ୍ତୁଃ ଓ ସାମବେଦୀୟ ସନ୍ଧ୍ୟାର ବିଧି ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ । ଆଜିକାଲି ଧାର୍ମିକ ବ୍ୟକ୍ତି ଯେଉ ସନ୍ଧ୍ୟା କରି ଆସୁଛନ୍ତି ତାହା ସ୍ତୁତ ଓ ସ୍କୃତ ମନ୍ତ୍ରର ମିଶ୍ରଣରେ ଚଳି ଆସୁଛି । ଆର୍ଯ୍ୟ ସମାଜର ସନ୍ଧ୍ୟା ସାମାନ୍ୟ ଅଲଗା । ଯାହା ହେଉ ସାଧକ ଯେ କୌଣସି ପ୍ରକାର ସନ୍ଧ୍ୟା ପ୍ରକରଣ ଅନୁସରଣ କରିପାରେ । ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମାଙ୍କ ମତରେ ଗାୟତ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମ ସନ୍ଧ୍ୟା ସର୍ବୋଉମ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନା ସକଳ ସାଧନାର ମୂଳ । ସନ୍ଧ୍ୟା ଦୁଇଟି ବେଳାର ସନ୍ଧିସମୟକୁ କୁହାଯାଏ । ଏହି ପରି ରାତ୍ରୀ ଯାଇ ଦିନ ଆଗମନର ସନ୍ଧିସମୟ ପ୍ରାତ ସନ୍ଧ୍ୟା ,ପୂର୍ବାହ୍ନ ଯାଇ ଅପରାହ୍ନ ଆଗମନର ସନ୍ଧିସମୟ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ସନ୍ଧ୍ୟା ସେହିପରି ଦିନଯାଇ ରାତ୍ରୀ ଆଗମନର ସନ୍ଧି ସମୟ ଶାୟଂ ସନ୍ଧ୍ୟା । ଏହିପରି ଦିନରେ ତ୍ରୀବାର ସନ୍ଧ୍ୟା କରିବାର ଉପଦେଶ ଦିଆ ଯାଇଛି । ଆଜି କାଲିର କର୍ମମୟ ଜୀବନରେ ଦିନରେ ତିନିବାର ସନ୍ଧ୍ୟା କରିପାରିବା ବାୟବିକ ଅସୟବ ହୋଇ ପଡିପାରେ । ଆତ୍ମିକ ଉନ୍ନତି ତଥା ଧାର୍ମିକ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ମନେ କରି ଏକବାର କରି ପାରିଲେ ଚଳିବ । ବେଦ ବେଦାନ୍ତରେ ସନ୍ଧ୍ୟାର ବିଧାନ

ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାର ଅଛି ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ସନ୍ଧ୍ୟା ବା ବ୍ରହ୍ମ ସନ୍ଧ୍ୟା ସହଜ ସରଳ ଓ ଉତ୍ତମ । ଏଥିରେ କେବଳ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ସ୍ମରଣ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ବାହ୍ୟ ନିତ୍ୟ କର୍ମପରେ ଶରୀର ପବିତ୍ର କରି ସନ୍ଧ୍ୟା ପାଇଁ ବସିବା ଉଚିତ । ପ୍ରାତ କାଳରେ ପୂର୍ବକୁ ମୁଖ କରି ଓ ଶାୟଂକାଳରେ ପଶ୍ଚିମକୁ ମୁଖ କରି ବସିବାକୁ ହେବ ।

- ସ୍ଥାନ ଆଗ ପାରାରେ କୂହାଯାଇଥିବା ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ସ୍ଥାନ ଓ ନିରୁପିତ କାଳରେ ସନ୍ଧ୍ୟା କରିବେ ।
- ଆସନ- କୁଶାସନ ହେଉ କିୟା କାର୍ପାସ ଆସନ ହେଉ, କିୟା ଖୋଲା ତକ୍ତପୋଷ ହେଉ ଆସନ ବିଛାଇ ଶିର ଗ୍ରୀବା ମେରଦଶ୍ଚ ସିଧା ରଖି ବସିବ ।
- ଉପକରଣ- ପାଖରେ ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ ପାତ୍ର ରଖିବାକୁ ହେବ । ତାପରେ ସନ୍ଧ୍ୟାର ପଞ୍ଚକର୍ମ କରିବାକୁ ହେବ ।

କ-ଆଚମନ ବାମହାତରେ ଜଳପୂର୍ଣ୍ଣ ପାତ୍ର ଉଠାଇ ଦକ୍ଷିଣ ହୟ ପାପୁଲିରେ ଜଳ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିବା ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ କରିବାକୁ ହେବ । ମନ୍ତ୍ରଜପ ସରିଲାପରେ ପାପୁଲି ପୂର୍ଣ୍ଣ ଜଳତକ ପାନ କରିଦେବେ । ଏହିପରି ତିନିଥର ଆଚମନ କରିବାକୁ ହେବ । ତାପରେ ପାପୁଲି ଓ ମୁଖ ଶୁଦ୍ଧ ଜଳରେ ଧୋଇ ଅଙ୍ଗ ବସ୍ତ୍ରରେ ପରିୟାର କରି ନେବେ । ତାପ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଏହି ଯେ ତ୍ରୀବାର ଆଚମନ ଫଳରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ତ୍ରୀଶକ୍ତି ଆମ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି । ତେଣୁ ପ୍ରଥମ ଆଚମନରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ପାଠ ସମୟରେ ଅନୁଦ୍ଦବ କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ଯେପରି ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ବିଶ୍ୱବ୍ୟାପୀ ସତ୍ତ୍ୱପ୍ରଣୀ ହ୍ରୀଁ ସୁକ୍ଷ୍ମଶକ୍ତିର ନିଳବର୍ଣ୍ଣ କୀରଣ ସବୁ ଦିଗରୁ ପାପୁଲିସ୍ଥିତ ଜଳରେ

-----

ପ୍ରବେଶ କରୁଛି ଓ ସମୟ ପାପୁଲି ଜଳରେ ଓଡପ୍ରୋତ ହୋଇ , ପିଇବା ସମୟରେ ଆମ ଅନ୍ତରକୁ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି । ସେହିପରି ଦ୍ୱିତୀୟ ଆଚମନ ସମୟରେ ମାତାଙ୍କ ରଜୋଗୁଣୀ ଶ୍ରୀଁ ସୁକ୍ଷ୍ମଶକ୍ତିର ପୀତବର୍ଷ କୀରଣ ଓ ତୃତୀୟ ଆଚମନ ସମୟରେ ତମୋଗୁଣୀ କ୍ଲୀଁ ସୁକ୍ଷ୍ମ ଶକ୍ତିର ରକ୍ତବର୍ଷ କୀରଣ, ଆଚମନ କଳରେ ଓଡପ୍ରୋତ ହୋଇ , ଆମ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛନ୍ତି । ଯେପରି ସନ୍ତାନ ମାତାଙ୍କ କ୍ଷୀର ପାନ କରି ବଳବାନ ହୁଏ ଓ ସକଳ ରୋଗର ପ୍ରତିରୋଧକ ଶକ୍ତି ଲାଭ କରେ ସେପରି ଏହି ଆଚମନ ଜଳକୁ ମାତାଙ୍କ କ୍ଷୀର ପନେକରି ପାନ କଲେ ମନୁଷ୍ୟ ନିଜର ଆଡ୍ମବଳ ବୃଦ୍ଧି କରିବା ସହିତ ଆତ୍ମିକ ପବିତ୍ରତା ଓ ସାଂସାରିକ ସମୃଦ୍ଧିକୁ ବୃଦ୍ଧି କରିବାରେ ଶକ୍ତି ପ୍ରାପ୍ତ କରିପାରେ । ଏହା ହିଁ ସନ୍ଧ୍ୟା ବିଧିର ପଥମ ଚରଣ ।

ଖ-ଶିଖାବନ୍ଧନ ଶିଖାବନ୍ଧନ ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନାର ଦ୍ୱିତୀୟ ଚରଣ । ଶିଖା ସ୍ଥାନ ମୟିଷର ବିଦ୍ୟୁତଭଣ୍ଠାରର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁ ଓ ଶର୍ଷସ୍ଥାନ । ରେଡିଓ ଷ୍ଟେସନର ସୁଉଚ୍ଚ ଆଣ୍ଟେନାରୁ ଯେପରି ଶବ୍ଦ ତରଙ୍ଗ ଚତୁର୍ଦିଗରେ ବିଚ୍ଛୁରିତ ହେଉଥାଏ ସେପରି ଆମର ମୟିଷର କେନ୍ଦ୍ରବିନ୍ଦୁରୁ ଆମର ସଂକଳ୍ପ, ବିଚାର ଓ ପରମାଣୁ ଶକ୍ତି ବିକିରୀତ ହେଉଥାଏ ଓ ସେହି ପରମାଣୁ ଶକ୍ତି ଅନେକ ସମୟରେ ଅଯଥା ଅପଚୟ ହେଉଥାଏ । ଏହି ଅନାବଶ୍ୟକ ଅପଚୟ ପ୍ରତିରୋଧ କରିବା ପାଇଁ ପୂର୍ବ ଶାସ୍ତକାରମାନେ ଶିଖାବନ୍ଧନର ବିଧାନ ରଖିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ସନ୍ଧ୍ୟା କରିବା ସମୟରେ ଶିଖାକୁ ଦୃତଭାବେ ବନ୍ଧନ କଲେ ଅନେକ ସୁଷ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ବାୟୁ ମଣ୍ଡଳରୁ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇ ମୟିଷର ସୁଷ୍ମକେନ୍ଦ୍ରରେ ସ୍ଥିର ରହେ ଓ ଅଯଥା ବାହାରକୁ ଚାଲିଯାଏ ନାହିଁ । ସାଇକେଲ ଟିଉବ୍ ରେ ଥିବା ଭାଲଭ ଯେପରି ପବନ ଭିତରକୁ ଛାତେ ସିନା ବାହାରକୁ ଛାତେନାହିଁ ସେପରି ଆମର ଶିଖା ବନ୍ଧନ,ଆକର୍ଷିତ ସୁଷ୍ମତତ୍ତ୍ୱ ଗୁଡିକୁ ମୟିଷର ସୁଷ୍ମକେନ୍ଦ୍ରରେ ଗଚ୍ଛିତ ରଖେ ସିନା

ଅଯଥା ଅପଚୟ ହେବାକୁ ଦିଏନାହିଁ । ଆଚମନ ସମୟରେ ଶିଖା ଖୋଲା ରଖିବାର ତାପ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଲା ଯେ ଆଚମନ ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ତ୍ରୀବିଧ ଶକ୍ତି ହାଁ ଶାଁ କାଁ ମହାଶ୍ୱନ୍ୟର ଆକର୍ଷିତ ହେଉଥାଏ ଓ ଶିଖାବନ୍ଧନ ଦାରା ସେଗୁଡିକ ମୟିଷ୍କର ସୁକ୍ଷୁକେନ୍ଦ୍ରେ ସ୍ଥିରରହେ ଓ ଅଯଥା ଅପଚୟ ହୁଏନାହିଁ । *ଗ– ପାଣାୟମ* ପାଣାୟମ କହିଲେ ପାଣର ଆକର୍ଷଣ ଓ ବିକର୍ଷଣକୃ ବଝାଏ । ଏହା ସନ୍ଧ୍ୟା ବିଧିର ତତୀୟ ଚରଣ । ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କ ଉପଭି ବିଷୟରେ ଆଲୋଚନା କରିବାକୁ ଯାଇ ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ସୃଷ୍ଟି ଦୁଇ ପକାରର ଯଥା:- ଜଡ ବା ପରମାଣମୟୀ ଓ ଚୈତନ୍ୟ ବା ପାଣମୟୀ । ପରମାଣ୍ଡର ସଂଯୋଗ ବିଯୋଗରୁ ଯେପରି ବିଶ୍ୱରେ ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ଦୃଶ୍ୟ ପରିଲକ୍ଷିତ ହୁଏ ସେପରି ପାଣଶକ୍ତିର ଚଳ ପ୍ରଚଳରେ ଅଶେଷ ପ୍ରକାରର ଘଟଣା ଘଟି ଚାଲିଛି । ବାୟୁ ତନ୍କାତ୍ ଯେପରି ସର୍ବତ୍ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରହିଛି , ତାଠାରୁ ସ୍ୱକ୍ଷାତିସ୍କୃଷ୍ଣ ଚୈତନ୍ୟ ବା ପାଣଶକ୍ତି ସେପରି ସର୍ବତ୍ ବିଦ୍ୟମାନ । ସେହି ପାଣତଭୁର ନ୍ୟୁନାଧିକ୍ୟରୁ ମନୁଷ୍ୟର ମନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ନିର୍ବଳତ୍ ଓ ବଳବଭା ପରିଳକ୍ଷିତ ହୁଏ । ଯେଉଁ ମନୃଷ୍ୟ ଯେତିକି ମାତାରେ ଏହି ପାଣତତ୍ତ୍ୱକ୍ର ମହାଶ୍ୱନ୍ୟରୁ ଆକର୍ଷଣ କରି ଧରି ରଖିପାରେ ତାର ମାନସିକ ବଳ ସେତିକି ବଳୀୟାନ । ଅନୁଭବୀମାନେ କହନ୍ତି ମନୁଷ୍ୟର ଆତୃତେଜ, ଦୃଢତା , ପର୍ଷାର୍ଥ, ବିଶାଳତା, ମହାନତା, ସହନଶୀଳତା, ସ୍ଥିରତା ଓ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ତାର ପାଣଶକ୍ତିର ପରିଚାୟକ । ପାଣଶକ୍ତିର ନ୍ୟୁନାଧିକ୍ୟ ଅନୁସାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଭିତରେ ଏ ସବୁ ଗୁଣର ନ୍ୟୁନାଧିକ୍ୟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଏହି କାରଣରୁ ମନ୍ଷ୍ୟ ଭିନ୍ ଭିନ୍ ସ୍ତଭାବର ହୋଇଥାନ୍ତି । ତେଣ ମନ୍ଷ୍ୟକ ମାନସିକ ୟରରେ ବଳୀୟାନ ହେବାକ ହେଲେ ତାକ ପତ୍ୟହ ଏହି ଅନନ୍ତ ପାଣଶକ୍ତି ଅଧିକରୁ ଅଧିକ ଆକର୍ଷଣ କରି ନିଜ ମଧ୍ୟରେ ଧାରଣ କରିବାକୁ ହେବ ।

ଯେଉଁ ପଦ୍ଧତିରେ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ କରାଯାଏ ତାକୁ ପ୍ରାଣାୟାମ କୁହାଯାଏ ।

ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ସାଧାରଣତଃ ମେରୁଦଣ୍ଡରେ ସ୍ଥିତ ଇଡା, ପିଙ୍ଗଳା ଓ ସୁଶୁମ୍ନା ନାଡି ମଧ୍ୟଦେଇ ଅବଗମନ କରିଥାଏ । ଯଦି ଏହି ନାଡିତ୍ରୟ ବକ୍ର ନ ରହିଥାଏ , ତେବେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ସିଧା ସଳଖ ମୂଳାଧାର ଚକ୍ରରେଥିବା କୁଣ୍ଡଳିନୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଯାଇଥାଏ । ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରାଣାୟମ କରିବା ସମୟରେ ମୟିଷ୍କ , ଗ୍ରୀବା ଓ ମେରୁଦଣ୍ଡ ଯେପରି ସିଧା ରହିବ ସେଥିପାଇଁ ବିଶେଷ ଧ୍ୟାନ ଦେବାକୁ ହେବ । ଫଳରେ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି ନର୍ବିପ୍ନରେ କୁଣ୍ଡଳିନୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଗତି କରିପାରିବ ଓ ମନୁଷ୍ୟକୁ ପ୍ରାଣାୟମର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଉପକାରିତା ମିଳିପାରିବ ।

ପ୍ରାଣକୁ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟକୁ ପ୍ରବେଶ କରାଇବା , ଅନ୍ତରରେ ସ୍ଥିର ରଖିବା, ଅନ୍ତର ବାହାରକୁ ତ୍ୟାଗ କରିବା ଓ ବାହାରେ ସ୍ଥିର ରଖିବା ଏହିପରି ପ୍ରାଣାୟମକୁ ଚାରିଭାଗ କରା ଯାଇଛି ଯାହାକୁ ଯଥାକ୍ରମେ ପୁରକ, ଅନ୍ତଃକୁୟକ, ରେଚକ ଓ ବାହ୍ୟକୁୟକ କୁହାଯାଏ । ତଦନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରକୁ ମଧ୍ୟ ଚାରିଭାଗ କରାଯାଇଛି । ସେଥିପାଇଁ ପ୍ରାଣାୟମ ବିଧି ନିମ୍ନ ପ୍ରାକାର ।

୧ - ଏକମନ ଓ ସ୍ଥିର ଚିଉ ହୋଇ ,ମୁଖ ବନ୍ଦକରି, ଚକ୍ଷୁ ବନ୍ଦ ବା ଅର୍ଦ୍ଧ ଖୋଲାକରି ଓ ଶିର,ଗ୍ରୀବା ଓ ମେରୁଦଣ୍ଡ ସିଧାରଖି ଆସନରେ ବସିବ । ଆସନ ପଦ୍ମାସନ କିୟା ସୁଖାସନ ହେବା ଉଚିତ । ଧିରେ ଧିରେ ପ୍ରାଣ ଆକର୍ଷଣ କରିବା ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ପ୍ରଥମ ଚରଣ *ଓଁ ଭୁଃ ଭୁବଃ* ସ୍ୱଃ ମନେ ମନେ ଜପ କରିବା ସହିତ ଚିନ୍ତା କରିବେ ଯେ ବିଶ୍ୱବହ୍ମାଣରୁ ଦୁଃଖନାଶକ, ସୁଖବର୍ଦ୍ଧକ ବୃହ୍ମଙ୍କ ଚୈତନ୍ୟ ପ୍ରାଣଶନ୍ତି ଧିରେ ଧିରେ ନାସିକା

<u>ମଧ୍ୟଦେଇ ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛି</u>। ଏପରି ଚିତ୍ତନ ସମୟରେ ଯଥାଶକ୍ତି ପ୍ରାଣବାୟୁ ଆକର୍ଷଣକରି ଅନ୍ତର ପୂର୍ଣ୍ଣକରିବେ ।

- ୨ ଏବେ ପୁରକ ସମୟର ଅର୍ଦ୍ଧେକ ସମୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଭିତରେ ପ୍ରାଣବାୟୁକୁ ସ୍ଥିରରଖି ଗାୟତ୍ରୀମନ୍ତ୍ରର ପ୍ରଥମ ଚରଣ *ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ* ମନେ ମନେ ଜପ କରିବା ସହିତ ଚିନ୍ତା କରିବେ ଯେ <u>ନାସିକାଦ୍ୱାରା</u> ଆକର୍ଷିଚ ହୋଇଥିବା ପ୍ରାଣବାୟୁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଅଟେ ଓ ଏହାର ସୂର୍ଯ୍ୟରଶ୍ମୀସମ ତେଜମୟ ରଶ୍ମି ମୋର ଅଙ୍ଗେ ଅଙ୍ଗେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଯାଉଛି।
- ୩ ମନେ ମନେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତର ଦ୍ୱିତୀୟ ଚରଣ **ଭର୍ଗୋ** ଦେବସ୍ୟ ଧୀମହିଁ ଜପ କରିବା ସମୟରେ ସ୍ଥିର ରଖିଥିବା ପ୍ରାଣବାୟୁକୁ ଧିରେ ଧିରେ ତ୍ୟାଗ କରିବା ସହିତ ଚିନ୍ତା କରିବେ ଯେ <u>ଦିବ୍ୟ ପ୍ରାଣଶକ୍ତି</u> ମୋର ସମୟ ପାପରାଶିକୁ ନାଶ କରି ମୋ ଅନ୍ତରରୁ ବାହାରକୁ ନିୟାସନ କରୁଛନ୍ତି । ପ୍ରାଣବାୟୁ ତ୍ୟାଗ କରିବାର ଅବଧି ପୁରକ ଅବଧି ସହିତ ପ୍ରାୟ ସମାନ ହେବା ଉଚିତ ।
- ୪ ପ୍ରାଣବାୟୁ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ତ୍ୟାଗ କରି ସାରିଲାପରେ ଯେତିକି ଅବଧି ଭିତରେ ସ୍ଥିର ରଖିଥିଲେ ସେତିକି ଅବଧି ବାହାରେ ସ୍ଥିର ରଖି ବା ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନ ନେଇ ମନ୍ତ୍ରର ଶେଷ ଚରଣ *ଧୀୟୋ ଯୋନଃ ପ୍ରଚୋବୟାତ୍* ମନେ ମନେ ଜପ କରିବା ସମୟରେ ଚିନ୍ତା କରିବେ ଯେ *ବେଦମାତା ଗାୟତ୍ରୀ ମୋର* ସଂଖ୍ୟା ଏକ । ଶରୀରରେ ଥିବା ପ୍ରାଣ,ଅପାନ,ବ୍ୟାନ, ସମାନ ଓ ଉଦାନ ନାମକ ପଞ୍ଚପ୍ରାଣର ବ୍ୟାୟାମ,ଷ୍ଟୁରଣ ଓ ପରିମାର୍ଜନ ପାଇଁ ଏହିପରି ପାଞ୍ଚଟି ପାଣାୟମ କରିବା ଉଚିତ ।

ଘ- ଅଘମର୍ଷଣ ସନ୍ଧ୍ୟା ବିଧିର ଚତୁର୍ଥ ଚରଣ ଅଘମର୍ଷଣ ଯାହାର ଆକ୍ଷରୀକ ଅର୍ଥ ହେଉଛି ପାପ ନାଶନ । ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପୁଣ୍ୟ ଭାବନା ଆମ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରବେଶ କରିବା ସହିତ ଆମର ସକଳ ପାପ ବିନାଶ ହେଉଛି, ଆଲୋକର ଆଗମନରେ ଅନ୍ଧକାର ବିଲୁପ୍ତ ହେଉଛି, ପୁଣ୍ୟ ସଂକଳ୍ପର ଆବିର୍ଭାବରେ ନିଚମନ୍ୟତା ବିଲୋପ ହେଉଛି , ତେଜୋବଳ ବୃଦ୍ଧି ସହିତ ନିର୍ବଳତା ଦୂର ହେଉଛି ଏବଂ ସର୍ବୋପରି ବ୍ରହ୍ମଭାବନାର ଉପସ୍ଥିତିରେ ଆମ ଅଘ ମର୍ଷଣ ହେଉଛି ।

ପୁକ୍ରୀୟା ଏହି ପୁକାରେ -----

୧-ଦକ୍ଷିଣ ପାପୁଲିରେ ଜଳ ନେବା ସମୟରେ *ଓଁ ଭୁଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ* ଜପ କର ଓ ତାହା ଦକ୍ଷିଣ ନାକପୂଡାଠାରୁ ଛଅ ଆଙ୍ଗୁଳ ନିକଟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ନିଅ, ବାମହାତର ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳି ଦ୍ୱାରା ବାମ ନାକପୂଡାକୁ ବନ୍ଦ କର , ଦକ୍ଷିଣ ନାକପୂଡାରେ ଧିରେ ଧିରେ ପ୍ରଶ୍ୱାସ ନେବା ବେଳେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରର ପ୍ରଥମଭାଗ *ତତ୍ ସବିତୁର୍ବରେଶ୍ୟ* ଜପ କର ଏବଂ ଚିନ୍ତାକର ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପୁଣ୍ୟର ପ୍ରତୀକ ଏହି ଜଳ ନିଜର ଦିବ୍ୟଶକ୍ତି ସହିତ ମୋ ଅନ୍ତରର ପାପ ସଂହାର କରିବାକୁ ପ୍ରଶ୍ୱାସରେ ମୋ ଅନ୍ତରରେ ପ୍ରବେଶ କରୁଛି ଓ ମୋର ସକଳ ପାପ, ସକଳ ମଇଳା ଓ ସକଳ ବିକାର ସଂହାର କରୁଛି ।

୨-ପ୍ରଶ୍ୱାସ ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହୋଇଗଲେ ବାମ ନାକପୁଡା ଖୋଲିଦିଅ, ଦକ୍ଷିଣପାପୁଲି ଜଳକୁ ବାମ ନାକପୁଡା ସମିପକୁ ନିଅ, ବାମ ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳି ଦ୍ୱାରା ଦକ୍ଷିଣ ନାକପୁଡା ବନ୍ଦ କର, ବାମ ନାକପୁଡାରେ ନିଶ୍ୱାସ ତ୍ୟାଗ କରିବା ସମୟରେ *ଭର୍ଗୋଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି* ଜପ କର ଓ ଚିନ୍ତା କର ନଷ୍ଟ ହୋଇ ଯାଇଥିବା ପାପରାଶି ଏହି ଜଳରେ ଗଡିପଡ଼ିଛି । .....

୩-ନିଃଶ୍ୱାସ ସମ୍ପୂର୍ଣ ବାହାରି ଗଲାପରେ ସେହି ଜଳକୁ ଘୃଣାକରି ବାମ ପଟକୁ ପକାଇଦେବା ସମୟରେ *ଧୀୟୋ ଯୋନଃ ପ୍ରଚୋବୟାତ୍* ଜପ କର । ଏହି କ୍ରୀୟା ତିନିବାର କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି କାୟ ମନ ପ୍ରାଣର ତ୍ରୀବିଧ ପାପ ନଷ୍ଟ ହୋଇଯିବ ।

ତ-ନ୍ୟାସ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସଭ୍ୱଗୁଣଶକ୍ତିକୁ ଧାରଣ, ସ୍ଥାପନ ଓ ଶରୀରର ବିଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗରେ ଭରଣ ଓ ଓଡପ୍ରୋଡ କରିବାର ନାମ ନ୍ୟାସ । ଏହା ସନ୍ଧ୍ୟାବିଧିର ପଞ୍ଚମ ଚରଣ । ଯେପରି ଅଙ୍ଗୁଳି ସାହାଯ୍ୟରେ ବିଣାର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ତାରରେ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ସ୍ୱର ଝଙ୍କୃତ କରା ଯାଇପାରେ ସେହିପରି ସନ୍ଧ୍ୟା କରିବା ସମୟରେ ଶରୀରର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଅଙ୍ଗୁଳି ସାହାଯ୍ୟରେ ଦିବ୍ୟଭାବ ସ୍ଥାପନ କରଯାଏ । ଭନ୍ନ ଭିନ୍ନ ପୂଜାରେ ଭନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗୁଳିରେ ନ୍ୟାସ କର୍ମ କରାଯାଏ ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ସନ୍ଧ୍ୟା ଉପାସନାରେ ଦକ୍ଷୀଣ ହୟ ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳି ଓ ଅନାମିକା ଓ ମଧ୍ୟମା ସଂଯୁକ୍ତ କରି ବ୍ୟବହାର କରାଯାଏ । ଏହି ତିନି ଅଙ୍ଗୁଳି ଦ୍ୱାରା ଶରୀରର ବିଭିନ୍ନ ଭାଗକୁ ସ୍ୱର୍ଶ କରି ଭାବନା କରାଯାଏ ଯେ ଉକ୍ତ ଅଙ୍ଗ, ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଶକ୍ତି ଦ୍ୱାରା ପବିତ୍ର ଓ ବଳବାନ ହୋଇଯାଉଛି । ଅଙ୍ଗ ସ୍ୱର୍ଶ ସମୟରେ ଏହିପରି ମନ୍ଧ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବାକୁ ହେବ ଯଥା-----

ଓଁ ଭୁଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ମୁର୍ଦ୍ଧାୟୈଃ ତସ୍ସବିତୁଃ ନେତ୍ରାଭ୍ୟାଂ ବରେଶ୍ୟଂ କର୍ଶାଭ୍ୟାଂ ଉର୍ଗୋ ମୁଖାୟ ଦେବସ୍ୟ କଣ୍ଠାୟ ଧୀମହି ହୃଦୟାୟ ଧିୟୋଯୋନଃ ନାଭ୍ୟୋଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ ହୟପଦାଭ୍ୟାଂ

ଅର୍ଥାତ୍ ୧- ମୁର୍ଦ୍ଧା (ମସ୍ତିଷ୍କ ,ମନ), ୨- ନେତ୍ର, ୩- କର୍ଣ୍ଣ, ୪- ମୁଖ, ରସନା ୫- ହଦୟ, ଅବଃକରଣ, ୬- ନାଭି, ଜନନେହୀୟ , ୭-

ହୟପଦ ବା କର୍ମେନ୍ଦ୍ରୀୟ । ଏହି ସପ୍ତ ଅଙ୍ଗ କୌଣସି ଅପବିତ୍ର କର୍ମରେ ଲିପ୍ତ ନ ରହନ୍ତୁ , କୌଣସି ଅବିବେକପୂର୍ଣ୍ଣ କର୍ମ ନ କରନ୍ତୁ । ଏଥିପାଇଁ ନ୍ୟାସ କରାଯାଏ । ଏହି ସପ୍ତଅଙ୍ଗ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ସପ୍ତଲୋକ,ଆତ୍ମାରୁପି ସବିତାଙ୍କର ସପ୍ତ ବାହାନ ସପ୍ତଅଶ୍ୱ ତଥା ଶରୀରର ସପ୍ତଅଙ୍ଗ ସପ୍ତାହର ସାତଦିନର ପ୍ରତୀକ । ଆମର ଦଶ ଇନ୍ଦ୍ରୀୟ ରହିଥିବା ସ୍ଥଳେ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସକ କେହି କେହି ସପ୍ତ ଇନ୍ଦ୍ରୀୟ କହିଥାନ୍ତି *। ଏହା ହିଁ ପଞ୍ଚ କୋଶି ସନ୍ଧ୍ୟା* 

#### ୩- ଗାୟତ୍ରୀ ପୂଜନ

ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଛି ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ ଏକ ବିଶେଷ କାରଣରୁ କରା ଯାଇଥାଏ । ଏହା ଯେ କୌଣସି ମାସର ଶୁକ୍ଲ କି କୃଷ ପକ୍ଷର ପଞ୍ଚମୀ କିୟା ଏକାଦଶୀ ବା ପୂର୍ଣ୍ଣମିରେ ଆରୟ କରାଯାଇ ପାରେ । ମାତ୍ର କୃଷ ପକ୍ଷ ଅପେକ୍ଷା ଶୁକ୍ଲ ପକ୍ଷ ଅପେକ୍ଷାକୃତ ଶୁଭ ବୋଲି ମହାମାନ୍ୟ ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ପଞ୍ଚମି ତିଥିରେ ଦୂର୍ଗା ତତ୍ତ୍ୱ, ଏକାଦଶୀରେ ସରସ୍ୱତୀ ତତ୍ତ୍ୱ ଓ ପୂର୍ଣ୍ଣମୀରେ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ତତ୍ତ୍ୱର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ ଥିବାରୁ ଅନୁଷାନ ଏହି ତିଥି ମାନଙ୍କରେ ଆରୟ କରିବା ପ୍ରଶୟ । ଅନୁଷାନ ଚାଲିଥିବା ସମୟ ସୀମା ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରତ୍ୟହ ସାଧନା ଆରୟରୁ ଦେବୀଙ୍କର ଆବାହନ ଓ ଶେଷରେ ଦେବୀଙ୍କର ବିସର୍ଜନ କରିବା ବିଧେୟ । ! ଭାବନା ମୂଳେ ଏକଗତ, ପ୍ରାଣୀ ହୁଅଇ ଆତଯାତ !

ପୂଜା ଅନୁଷାନ ପରେ ଜପ, ହବନ, ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇବା ବିଧେୟ । କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ଜପ ସଂଖ୍ୟାର ଦଶମାଂଶ ହବନ , ହବନର ଦଶମାଂଶ ତର୍ପଣ ଓ ତର୍ପଣର ଦଶମାଂଶ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇଥାନ୍ତି । ତର୍ପଣ ସାଧାରଣତଃ ତାନ୍ତ୍ରୀକ ଅନୁଷାନ ପାଇଁ କରା ଯାଇଥାଏ ମାତ୍ର ସାଭ୍ୱିକ

ଅନୁଷାନ ପାଇଁ ତର୍ପଣର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ କେବଳ ଜପ ଶେଷରେ ୧୦୮ ହବନ ପରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ ବିଧେୟ । ତ୍ରୀପଦା ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନରେ କେବଳ ତିନିଜଣ ବ୍ରହୁଣ ଭୋଜନ କରାଯାଇ ପାରେ ।

ପୂଜା ଅନୁଷାନ ପାଇଁ ଦେବୀଙ୍କ ଆସାନର ୧- କଳସ ସ୍ଥାପନ ଐଶାନ୍ୟ କୋଣରେ କଳସ ସ୍ଥାପନ କରାଯିବ । କଳସ ମାଟିଘଡି ବା ଉତ୍ତମ ଧାତର ହେବା ଉଚିତ । କଳସରେ ପାଞ୍ଚ ବା ସାତ ପତ୍ ଥିବା ବାଲା ଆମ୍ବଡାଳ ଦେବାକ ହେବ । ତା ଉପରେ ସରା ବା କୌଣସି ଘୋଢଣୀ ରଖି ତା ଉପରେ ଅର୍ଆ ଚାଉଳ ବା ଫଳ ବା ମିଷ୍ଟାନ୍ ବା କୌଣସି ମାଙ୍ଗଳୀକ ବୟ ରଖିବାକ ହେବ । କଳସର ଚତୁପାର୍ଶ୍ୱରେ ହଳଦୀଚୂର୍ଣ୍ଣରେ ସୃସ୍ତିକଚିହ୍ନ କରିବାକୁ ହେବ । ଆସ୍ଥାନ କୌଣସି ଖଟୁଳୀ ବା ଟୁଲ୍ ଉପରେ ଫୁଲର ଏକ ସୁନ୍ଦର ଆସ୍ତ୍ରାନ କରିବାକୁ ହେବ । ଆବାହନ ସମୟରେ ଏହା ଉପରେ ମାତାଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବତ ଅନୃଭବ କରିବାକୁ ହେବ । ସାକାର ସାଧକ ଏହା ଉପରେ ଏକଫଟୋ ବା ମୂର୍ତ୍ତି ରଖି ଦେବୀଙ୍କୁ ଆରୋପ କରିବେ ମାତ୍ର ନିରାକାର ସାଧକଉକ୍ତ ଫୁଲର ଆସନରେ ଧୃପଦାନୀ ବା ଘୃତଦିପ ରଖି ତହିଁ ରେ ଆରାଧ୍ୟ ଦେବୀଙ୍କୁ ଅଧିଷିତ ହୋଇ ଥିବାର ଅନୁଭବ କରିବେ । ବିସର୍ଜନ ପରେ ମୂର୍ତ୍ତି ବା ଫଟୋକୁ ଅନ୍ୟତ୍ର ଶୟନ କରାଇ ଦେବେ ଓ ଧୂପ ପାଉଁଶ ବା ଅର୍ଦ୍ଧଜଳା ଘତ ବତିକ ଫଲ ସହିତ ଜଳରେ ବା ପବିତ୍ ସାନରେ ବିସର୍ଜନ କରିଦେବେ ।

୩- ଆସନ ଗାୟତ୍ରୀ ପୂଜନ ପାଇଁ ଧୁପ, ଦିପ, ନୈବିଦ୍ୟ, ଫୁଲ ଓ ଅକ୍ଷତ ଏହି ପାଞ୍ଚଟି ବସ୍ତୁ ମାଙ୍ଗଳୀକ ଦ୍ରବ୍ୟବୋଲି ଧରା ଯାଇଛି । ଯଦି ଧୁପ ଓ ଦିପ ଦେବୀଙ୍କୁ ଭାବନା କରି ରଖା ଯାଇଥିବ ତେବେ ତା ସ୍ଥାନରେ ଅସ୍ୟାପାତ୍ ରଖାଯିବ । ଆଗରୁ କୁହଯାଇଛି ଯେ ଦେବୀ ପୂଜନ ପାଇଁ

ଆତ୍ମଶୁଦ୍ଧି ହୋଇ ଶୁଦ୍ଧ ଭୂମିରେ କୁଶାସନ ଉପରେ ପ୍ରାତକାଳରେ ପୂର୍ବାଭିମୁଖି ହୋଇ ବା ଶାୟଂ କାଳରେ ପଣ୍ଟିମାଭିମୁଖି ହୋଇ ବସିବାକୁ ହେବ । ପାଖରେ ଜଳପାତ୍ର ରଖିବାକୁ ହେବ । ଫୁଲର ଆସନ ଉପରେ ମାତାଙ୍କ ଆବାହନ, ସ୍ଥାପନ, ପୂଜନ ଇତ୍ୟାଦି କରିବେ ।

ଆବାହନ ପୂଜା କରିବା ସ୍ଥଳରେ ଆରାଧ୍ୟ ଦେବୀ ଦେବତାଙ୍କୁ ଆସନରେ ଆବାହନ, ସ୍ଥାପନ ଓ ବିସର୍ଜନ କେବଳ ଭାବନାରେ ଆରୋପ କରାଯାଇଥାଏ । ସେହିପରି ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଶ୍ରଦ୍ଧା, ବିଶ୍ୱାସ ଓ ଭକ୍ତିରେ ନିବେଦନ ପୂର୍ବକ ଆବାହନ କରିବା ସମୟରେ ସଂସ୍କୃତରେ ହେଉ ବା ନିଜର ଅନ୍ତର ଭାଷାରେ ହେଉ କହିବାକୁ ହେବ ଯେ ----

ସଂସ୍କୃତରେ ଦେବୀଙ୍କ ଆବାହନ ମନ୍ତ୍ର-

ଆୟାନ୍ତୁ ବରଦେ ଦେବୀ ତ୍ର୍ୟକ୍ଷରେ ବ୍ରହ୍ମ ବାଦିନୀ ଗାୟତ୍ରୀ ଛନ୍ଦସାଂ ମାତଃ ବ୍ରହ୍ମଯୋନେ ନମସ୍ତୁତେ । ।

ବା

ନିଜର ଅନ୍ତର ଭାଷାରେ ଆବାହନ -

'ହେ ମା ଭଗବତୀ ଭକ୍ତବୟଳା ଜଗତଜନନୀ ମା ଗାୟତ୍ରୀ କୃପା ପରବଶ ହୋଇ ମୋର ଏହି ପୂଜା ଅନୁଷାନ ସ୍ଥଳକୁ ବିଜେ କରନ୍ତୁ ଏବଂ ତତ୍ପରେ ଅନୁଭବ କରିବେ ଯେ ମା କୃପାକରି ଉକ୍ତ ସ୍ଥଳକୁ ବିରାଜମାନ ହେଲେଣି। '

ତାପରେ ପଞ୍ଚ ଉପଚାର ବା ଦଶ ଉପତାର ବା ଷୋଡଶ ଉପଚାରରେ ପୂଜା କରିବେ । ଭଗବତୀଙ୍କ ପୂଜାରେ ୨୪ ମୁଦ୍ରାର ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ଏହି ମୁଦ୍ରା ପ୍ରଦର୍ଶନରେ ଗୋପନୀୟତା ରକ୍ଷା କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଉପଚାର ପୂଜା ପରେ -----

କବଚ ଯୁଦ୍ଧରେ ସୈନିକ ଶରୀର ରକ୍ଷାପାଇଁ ଧାତୁ ଓ ଚର୍ମ ନିର୍ମିତ ସାଞ୍ଜୁ ପରିଧାନ କରିଥାନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ ମନୁଷ୍ୟ ଶୀତ ତଥା ବର୍ଷାରୁ ରକ୍ଷାପାଇବା ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଦେହରେ ଶୀତ ଓ ବର୍ଷାଲୁଗା ଢାଙ୍କି ଥାନ୍ତି ଏସବୁ ଏକ ପ୍ରକାର ସାଞ୍ଜୁ ବା ଶରୀରର ଆଚ୍ଛାଦନ ବା କବଚ । ଏ ତ ଗଲା ଭୌତିକ ଶରୀର ରକ୍ଷା , ମାତ୍ର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଶରୀର ମଧ୍ୟ ମନ୍ତ୍ର କବଚରେ ସୁରକ୍ଷିତ ରହିଥାଏ । କବଚ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ୧ - ଅକ୍ଷରଶକ୍ତି କବଚ , ଯାହାର ସ୍ମରଣରେ, ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଅକ୍ଷରରେ ଯେଉଁ ଦେବତା ଅଧିଷ୍ଠାନ କରିଥାନ୍ତି ସେହି ସେହି ଦୈବୀଶକ୍ତିର କବଚ ମନୁଷ୍ୟର ଆଧ୍ୟତ୍ମିକ ଶରୀରର ରକ୍ଷା କରଥାନ୍ତି । ୨ - ନ୍ୟାସ ଶକ୍ତି କବଚ, ଯାହାର ସ୍ମଗଣରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଦିବ୍ୟରୂପକୁ ନିଜ ଶରୀରର ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ଅଙ୍ଗରେ ନ୍ୟାସ କରାଯାଇ ଶରୀରର ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ସୁରକ୍ଷା ମଧ୍ୟ କରି ପାରିବେ । ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ଦୁଇ ପ୍ରକାର କବଚ ମନ୍ତ୍ର ସଙ୍କଳନ କରାଯାଇଛି ।

ଧ୍ୟାନ ଧ୍ୟାନ ଦୁଇ ପ୍ରକାର ୧- ଅକ୍ଷର ଧ୍ୟାନ ଓ ୨- ଶାକ୍ତଧ୍ୟାନ । ଅକ୍ଷର ଧ୍ୟାନର ମନ୍ତ୍ରାବଳି ତଥା ନ୍ୟାସ, ଶାକ୍ତ ଧ୍ୟାନର ମନ୍ତ୍ର , ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ଦିଆ ଯାଇଛି । ଧ୍ୟାନରେ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ ଯେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତା ହୃଦୟ ସିଂହାସନରେ ଆସୀନ ଓ ତାଙ୍କ ମନ୍ତ୍ରଶକ୍ତିର ଅକ୍ଷରାବଳି ଶରୀରର ବିଭିନ୍ନଅଙ୍ଗକୁ ଜାଗ୍ରତକରୁଛି ଓ ମହାଶକ୍ତିର କୀରଣରାଶି ସମଗ୍ରଶରୀର ତଥା ସମୟ ଅନ୍ତଃକରଣକୁ ଆଲୋକିତ କରୁଛି । ବାହ୍ୟ

\_\_\_\_\_\_

ଆକାଶ ସଦୃଶ ଅନ୍ତର ଆକାଶ ମଧ୍ୟ ପରିସ୍କାର ରହିଛି ଓ ମାତାଙ୍କର ଜ୍ଞାନଶକ୍ତି ରୂପି ସୂର୍ଯ୍ୟସମ ତେଜୋମୟ ଜ୍ୟୋତି ଅନ୍ତଃଆକାଶରେ ଉଦୟ ହୋଇ ଆସୁଛନ୍ତି । ଏହିପରି ଧାନ କରିବାର କିଛି ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ମାତାଙ୍କ ଜ୍ଞାନଶକ୍ତିର ଜ୍ୟୋତି ନିଜର ଅନୁଭବ ପରିସରକୁ ଆସିବାକୁ ଲାଗିବ, ଶ୍ୱେତ ରଙ୍ଗର ଜ୍ୟୋତି ସହିତ ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍ଗର ରଶ୍ଧି ଦୃଶ୍ୟମାନ ହେବାକୁ ଲାଗିବ ।

ମଞ୍ଜିଷର ପରମାଣୁ କେନ୍ଦ୍ରର ବିଲକ୍ଷଣତା ଏତେ କୌତୁହଳାତ୍ମକ ଯେ ତାର ସାମଥ୍ୟ ,ଗତିବିଧି ଓ କ୍ରିୟାଶୀଳତା ଆକଳନ କରିବା ଅସୟବ । ଯେଉଁ ଦିଗରେ ମନୁଷ୍ୟ ଆଶା,ଆକଂକ୍ଷା ଓ କାମନା ରଖିଥାଏ , ସେହି ଦିଗରେ ଏହି ପରମାଣୁ ଶକ୍ତି ଶରୀରର ସମୟଶକ୍ତିକୁ ନିୟୋଜିତ କରିଦିଏ । ମନୁଷ୍ୟର ମନ ଅନ୍ତଚନ୍ଧୁ ଓ କଳ୍ପନା ସମୟ ରହିଯାଏ ତାର କାମନା ପୁରଣ ପାଇଁ । ସାରାଂଶ ହେଲା ମୟ୍ତିଷର ପରମାଣୁ ଶକ୍ତିକୁ କୌଣସି ଦିଗରେ ନିୟୋଜନ କରିବାର ନାମ ଧ୍ୟାନ । ପ୍ରଥମେ ମନରେ ଭାବନାର ଉଦ୍ରେକ ହୁଏ , ସେହି ଭାବନାକୁ ଚରିତାର୍ଥ କରିବାକୁ ମନ ଏକାଗ୍ର ହୁଏ ଓ ପରେ ଏକାଗ୍ରତାର ବୃୟକ ଶକ୍ତି ଆକର୍ଷଣ ତତ୍ତ୍ୱ ରୂପରେ ପ୍ରକଟହୋଇ ଅଭିଳଷିତ ତତ୍ତ୍ୱକୁ କାହିଁ କେଉଁ ଅନ୍ତରାଳରୁ ଟାଣି ନେଇ ଆସେ । ଏହା ହିଁ ଧ୍ୟାନ ବିଜ୍ଞାନ । ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଶରଣାପନ୍ନ ହେବାର କାମନା ମନରେ ଉଦ୍ରେକ ହେବା ଉଚିତ । ପରେ ପରେ ଏହି କାମନା ଏକାଗ୍ରତାରେ ପରିଣତ ହୋଇ ପ୍ରକୃତି ଅନ୍ତରାଳରେ ଥିବା ବ୍ରହ୍ମୟୁରଣା ଆଦ୍ୟାଶକ୍ତି ଗାୟତ୍ରୀ ଆକର୍ଷିତ ହେବେ ଓ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଅପାରଶକ୍ତି ନିଜ ଅନ୍ତର ମଧ୍ୟରେ ଧାରଣ କରିବା ସୟବ ହୋଇ ପାରିବ ।

ମନ୍ତ୍ର କପ କଲାବେଳେ ଧ୍ୟାନ କରା ଯାଇପାରେ ମାତ୍ର ଧ୍ୟାନରେ ସାମାନ୍ୟ ନିମଗୁଡା, ଜପରେ ବ୍ୟାଘାତ ଜନ୍ମାଇ ପାରେ । ତେଣୁ ପ୍ରଥମେ

କପକୁ ମୁଖ୍ୟ କରି ଧ୍ୟାନକୁ ଗୌଣ କରି ଅଭ୍ୟାସ କଲେ ଧିରେ ଧିରେ କପ ଓ ଧ୍ୟାନ ଏକ ସମୟରେ ସମ୍ପାଦନ କରିବା ଅଭ୍ୟାସରେ ପଡିଯିବ । ଏହି କପରେ ଓଠ ହଲିବ, କଣ୍ଠରୁ ଶବ୍ଦ ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଉଥିବ ମାତ୍ର ପାଖରେ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ଶୁଣିପାରିଲେ ବି ତାହା ବୂଝି ପାରୁ ନ ଥିବେ । ଯଦି ଜପ କାଳରେ ଧ୍ୟାନ କରାଯାଏ ତେବେ ଏକାନ୍ତ ତଥା କୋଳାହଳ ରହିତ ଶାନ୍ତ ବାତାବରଣ ସ୍ଥାନରେ କରିବା ଉଚିତ । ଅନ୍ୟଥା କେବଳ ଜପ କରୁଥିଲେ ଆରାମ କୁର୍ସି ଉପରେ ଶୋଇ ହେଉ କି କାନ୍ଥ କି ବୃକ୍ଷ ଉପରେ ଆଉଜି କରି ହେଉ କି ବାହାରେ ପଦ ଚାରଣ କରୁଥିବା ସମୟରେ ହେଉ ଜପ କରା ଯାଇ ପାରିବ । ଜପର ପଦ୍ଧତି, ନିୟମ, ସମୟ,ସ୍ଥାନ,ଆଭୂଷଣ ଓ ଆସନାଦି ସୟନ୍ଧରେ ମନୋମୟ କୋଶ ସାଧନାରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରା ଯାଇଛି ।

ଧାନ ସହିତ କପ କରିବାକୁ ହେଲେ ଉପରୋକ୍ତ ସ୍ଥାନରେ ଏକ ଆସନରେ ବସିବ ଓ ଶିର ଗ୍ରୀବା ଓ ମେରୁଦଣ୍ଡ ସିଧା ରଖି ପଦ୍ମାସନ ବା ସୁଖାସନରେ ବସିବ । ସବୁ ସମୟରେ ଶରୀରରକୁ ଶିଥିଳ ରଖିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ଶରୀରରେ ଜୀବନ ନାହିଁ । ହାତ ଦୁଇଟିକୁ କୋଳରେ ପାପୁଲି ଉପରେ ପାପୁଲି ରଖି ବସିବାକୁ ହେବ । ଚକ୍ଷୁ ମୁଦ୍ରିତ କିୟା ଅର୍ଦ୍ଧ ମୁଦ୍ରିତ ରହିବା ଉଚିତ । ଧାନରେ କଳ୍ପନା କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ସର୍ବତ୍ର ନିଳ ଆକାଶ ହିଁ ଆକାଶ । ଏହିପରି ଚିନ୍ତା କରୁ କରୁ ଯେତେବେଳେ ଭାବନା ସ୍ଥିର ହୋଇଯିବ ସେତେବେଳେ ସୁଦୁର ଆକାଶରେ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସମ ଏକ ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ନକ୍ଷତ୍ର ରୂପରେ ମାତାଙ୍କୁ ଧାନ କରିବାକୁ ହେବ । ସୂକ୍ଷ୍ମ ନେତ୍ରରେ ସ୍ଥିର ଥିବା ସୂର୍ଯ୍ୟସମ ପ୍ରକାଶମାନ ଏହି ଜ୍ୟୋତିର୍ମୟ ନକ୍ଷତ୍ର ଅଧିକ ସମୟ ଧାନରେ ରହିବା ପରେ ଧିରେ ଧିରେ ଏହା ନିକଟବର୍ତ୍ତି ହେବ, ଆକାରରେ ବଡ ହେବ ଓ ତେକ ପ୍ରଖର ହେବ । ଯେପରି କିଛି ସମୟ ସୂର୍ଯ୍ୟ ଚନ୍ତ୍ରକୁ ଚାହିଁଲାପରେ

ତା ମଧ୍ୟରେ କଳା କଳା ଚିହ୍ନ ଦେଖାଯାଏ ସେପରି ଧ୍ୟାନରେ ଦେଖାଯାଉଥିବା ଏହି ତେଜୋମୟ ପିଷ୍ଟ କିଛି ସମୟ ଧ୍ୟାନରେ ସ୍ଥିର ରହିବା ପରେ ଧିରେ ଧିରେ ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କ ସୂର୍ପ ଅସ୍କୃଷ୍ଟର ସୃଷ୍ଟତର ହେବ ଓ ଜଣାଯିବ ସତେ ଯେପରି ମାତା ଅଧିକ ୟଷ , ଅଧିକ ସ୍ୱଚ୍ଛ ଓ ଅଧିକ ଚୈତନ୍ୟ , ହାସ୍ୟମୟୀ ହୋଇ ଭକ୍ତକୁ ଆଶ୍ୱୟ ଦେବାର ଭାବ ପ୍ରକଟ କରୁଛନ୍ତି । ପ୍ରଥମେ ପ୍ରଥମେ ଧାନ ପୂର୍ବରୁ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ୟଙ୍କ ଛବି କିଛି ସମୟ ଦେଖିବା ପରେ ଚକ୍ଷ ମଦିତ କରି ଧାନରେ ସେହି ଛବି ମାନସ ପଟରେ ଅନେଷଣ କରିବାକ ହୋଇଥାଏ । ଅଭ୍ୟାସ ହୋଇଗଲେ ଧ୍ୟାନ ସମୟରେ ସେହି ଛବି ଦ୍ୱାପଟକୁ ଆସିଯିବ । ସୂର୍ଯ୍ୟ କୀରଣ ପଡୁଥିବା ସ୍ଥାନରେ ବସିଲେ ଯେପରି ଉତ୍ତାପ ଅନୃଭବ ହୁଏ ,ମାତାଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ତେଜ ମାନସପଟରେ ନିକଟବର୍ତ୍ତି ହେଲେ ସେହିପରି ଉତ୍ତାପ ଅନୃଭବ ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ସେହି ତେଜଦ୍ୱାରା ଅବଃକରଣ ଉଦ୍ଭାସିତ ହେବାକୁ ଲାଗିବ ଓ ସତ୍ଚିଦାନନ୍ଦ ସୂର୍ପ ବ୍ୟୁତେଜ ଝିଲିମିଲି ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ତେହି ତେଜଦ୍ୱାରା ଆତ୍ରା ଉପରୁ ସମୟ କଳୁଷଛାୟା ଦୁରିଭୂତ ହୋଇଯିବ ଓ ସାଧକ ନିଜକୁ ନିର୍ମଳ, ନିର୍ଭୟ. ନିଷ୍ପାପ, ନିରଳସ ଓ ଅନାସକ୍ତ ଅନୁଭବ କରିବାକୁ ଲାଗିବ । ଅନେକ ସମୟରେ ଏହି ତେଜ ଦୃଶ୍ୟପଟରେ ଦୋଳାୟୀତ ହେବାର, ରଙ୍ଗ ବିରଙ୍ଗ ତାରକାଖଣ୍ଡ ଏପଟ ସେପଟ ହେବାର, ଜ୍ୟୋତି ଚକ୍ୱାକାର ଘୁରିବାର ଓ ଭିନୁ ଭିନ୍ନ ଦିଗରୁ ଏହି ଜ୍ୟୋତିଖଣ୍ଡ ଭାସି ଆସୁଥିବାର ଦୃଷ୍ଟି ଗୋଚର ହେବାକୁ ଲାଗିବ । ଏହାସବୁ ଅନ୍ତଃକରଣରେ ଗାୟତୀ ମାତାଙ୍କ ଦିବ୍ୟ ତେଜ ପ୍ରଭାବର ଲକ୍ଷଣ .ଓ ମନରେ ପ୍ରସନୃତା ଜାଗରିତ ହେବାର ଲକ୍ଷଣ ତେଣୁ ଏଥିରେ ବିଚଳିତ ହେବା ଉଚିତ ନୁହେଁ । ଯେତେବେଳେ ଏହି ଧାନ ପ୍ରାଢ, ପୃଷ ଓ ପରିପକ୍ ହୋଇଯିବ ସେତେବେଳେ ଏହି ତେଜ ଅଉଃକରଣରେ ସ୍ଥିର

ହୋଇଯିବ । ଏହା ହିଁ ସିଦ୍ଧି ଅବସା । ଏହି ଅବସା ଆସିଗଲେ ଜଣାଯିବ ସାଧକର ମନ ପାଣ ଓ ଗାୟତ୍ୱଙ୍କ ସହିତ ସନ୍ନିଳୀତ ହୋଇଯାଇଛି । ସାଧକର ରଚି, ଆଚାର , ବ୍ୟବହାର, ମନୋଭାବ, କାର୍ଯ୍ୟ, ଆକାଂକ୍ଷା ଓ ଧ୍ୟେୟ ସବ ପରମାର୍ଥ ପଧାନ ହୋଇ ଯାଇଛି । ଉପରୋକ୍ତ ଧ୍ୟାନ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ସର୍ବୋତ୍ତମ ଧାନ ।

ଗାୟତୀ ଅଷ୍ଟକ ବୋଲି କହିଥାନ୍ତି । ସାଧାରଣତଃ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ନିଜଗହକ ପାଛୋଟି ଆଣିଲେ , ତାଙ୍କ ଆବାହନାଦି ମଦାରେ ଆସନରେ ବସାଇ ପାଦ୍ୟ ଅର୍ଘ୍ୟ ଦେଇ , ତାଙ୍କ ଗଣ ଗାନ କରି ସମଚିତ ମହତ୍ର ବର୍ଣ୍ଣନ କରି ନିଜ ଗୃହ ସଦସ୍ୟଙ୍କ ସହିତ ପରିଚୟ କରାଇ ଥାନ୍ତି । ସେହିପରି ଗାୟତ୍ୀ ମାତାଙ୍କୁ ପୂଜା କଲାବେଳେ ମାତାଙ୍କର ସ୍ତୋତ୍ ପାଠ କରାଯିବାର ବିଧାନ ରହିଛି । ଏହି ୟୋତ୍ପାଠ କେବଳ ମାତାଙ୍କର ବିଶେଷତା, ମହତ୍, ଗରୀମା ଓ ଗୁଣାତୁକ ବର୍ତ୍ତନା ବ୍ୟତୀତ ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ମୁନି ଋଷିମାନେ ମାତାଙ୍କର ବିଶେଷତା, ମହତ୍ୱ, ଗରୀମା ଓ ଗୁଣାଦି କୀର୍ତ୍ତନକୁ ସ୍ତୋତ୍ ରୂପେ ସଂକଳିତ କରି ଯାଇଛନ୍ତି । ସେହି ୟୋତ୍ ପାଠ ମାତାଙ୍କ ପୂଜନ ସମୟରେ ପଠିତ ହେବା ପୂଜନର ବିଧି ରୂପେ ପରିଚିତ ।

### ୪ – ଶାପ୍ରଚିମୋନନ

ପ୍ରକାଶ ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଉତ୍କୀଳନ ଓ ଶାପ ବିମୋଚନର ପରିଭାଷା ସୟନ୍ଧରେ ବିୟାର କରି କୁହାଯାଇଛି । ତାହା ହେଉଛି ବ୍ରହ୍ମା ବଶିଷ ଓ ବିଶ୍ୱାମିତ ପଦବୀ ବିଭୂଷିତ ପଥପ୍ଦର୍ଶକ, ଗାୟତୀ ଉପାସନାରେ ବା ବିଶେଷ ଅନୁଷାନରେ ନିଯୁକ୍ତ କରିବା, ତାଙ୍କରି ଅଧ୍ୟକ୍ଷତାରେ ଉପାସନାର

ବିଧି ବିଧାନ ପାଳନ କରିବା ହିଁ ଶାପ ବିମୋଚନ ପଦବାତ୍ୟ । ପୁରାଣ ଶାସ୍ତ୍ର ଅନୁସାରେ, ମନ୍ତ୍ରରେ ଶାପବିମୋଚନ କରିବା ବିଧାନ ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଉଛି ଯାହା ବିଜ୍ଞାନ ପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି ।

#### ୫- ଜପ

ପୂଜନ କରି ସାରିଲାପରେ ଜପ ଓ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ଆଗରୁ କୁହାଯାଇଥିବା ବିଧିରେ ଜପ ଓ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ଜପ ସମୟରେ ଦିପ ଜଳୁଥିବା ଉଚିତ ଓ ବତୀ ଲିଭି ଯାଇଥିଲେ ଅର୍ଦ୍ଧଜଳା ବତୀ ବିସର୍ଜନ କରି ସେହି ଘୃତରେ ନୁତନ ବତୀ ବ୍ୟବହାର କରିବାକୁ ହେବ । ଜପ ଓ ଧ୍ୟାନରେ ମନୋ ନିବେଶ କରିବାର ଅର୍ଥ ଦୌଡୁଥିବା ମନକୁ ନିଜ ଆୟତରେ ରଖିବାର ପ୍ରୟାସ ।

ବିଧାନ ଅଛି ଚାଳିଶ ଦିନରେ ୧୨୫୦୦୦ ଜପ ସମାପ୍ତ କରିବାକୁ ମାତ୍ର ଗାୟତ୍ରୀ ପରିବାର ଆଶ୍ୱସନା ଦିଅନ୍ତି ଯେ ଅଶକ୍ତ ଓ ରୁଗ୍ଣ ସାଧକ ୬୦ଦିନରେ ଜପ ସମାପ୍ତ କରି ପାରନ୍ତି । ୪୦ଦିନରେ ସମାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେଲେ ଦୈନିକ ୨୯ମାଳା ଜପ କରାଯିବ ଓ ୬୦ଦିନରେ ଜପ ସମାପ୍ତ କରିବାକୁ ହେଳେ ଦୈନିକ ୨୦ମାଳା ଜପ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି ୯ଦିନରେ ୨୫୦୦୦ ଜପ କରିବାର ମଧ୍ୟ ବିଧାନ ରହିଛି । ମନେ ରଖିବେ ଯେ କୌଣସି ଦିନ ଅନୁଷ୍ଠାନ ବନ୍ଦ କଲେ ତା ପରଦିନ ଜପ ସଂଖ୍ୟା ଭରଣା କରି ଜରିମାନା ସ୍ୱରୂପ ଆଉ ଏକମାଳା ଅଧିକ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । ଧ୍ୟାନର ବିଧି ଆଗରୁ ଧ୍ୟାନ ପ୍ରକରଣରେ କୁହା ଯାଇଛି । ସେହିପରି ଧ୍ୟାନ ମଧ୍ୟ କରାଯାଲ ପାରେ ।

#### ୬- ହବନ

ପୂଳନ ସରିଲା ପରେ ପୁର୍ବୋକ୍ତ ବିଧିରେ ଜପର ଦଶମାଂଶ ହବନ କରିବାକୁ ହେବ ଅଥବା ଅତି କମ୍ ରେ ୧୦୮ ଆହୁତି ହବନ କରାଯାଇ ପାରେ । ହବନ କର୍ମରେ ଯେଉଁ ସବୁ ଦ୍ରବ୍ୟର ଆବଶ୍ୟକତା ଥାଏ , ସେ ସବୁ ମିଳି ପାରିଲେ ଉଉମ , ନଚେତ୍ ତା ମଧ୍ୟରୁ ଯେତେ ମିଳି ପାରିଲା, ସେଥିରେ କାମ ଚଳାଇ ନିଆ ଯାଇ ପାରେ । ଏହି ଯଜ୍ଞରେ କର୍ମକାଣ୍ଡି ବ୍ରାହ୍ମଣର ବିଶେଷ ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ । ଜଣେ ସାଧାରଣ ସାଧକ,ଯାହାର ହବନ ପ୍ରଣାଳୀର ସାମାନ୍ୟ ଜ୍ଞାନ ଥିବ, ସେ ନିଜେ ସୁଚାରୁ ରୂପେ ହବନ କ୍ରିୟା କରି ପାରିବ । ହବନ ବିଧି, ହବନ କୁଣ୍ଡର ଆୟତନ ଓ ନିର୍ମାଣ ବିଧି, ହବନର ସାତ ପ୍ରକାର ସମିଧ, ବ୍ରହ୍ମା ବରଣ, ସମିଧ ପ୍ରକରଣ ଓ ହବନ କ୍ରିୟା ଇତ୍ୟାଦି ଯଜନପଥେ ଖଣ୍ଡରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଯଜ୍ଞ ପ୍ରକରଣରେ ବର୍ଣ୍ଣତ ହୋଇଛି । ଅନେକ ସମୟରେ ଏହି ପୁରଣ୍ଟରଣ ତଥା ପୂଜନ କ୍ରିୟା କୌଣସି ଗୁଣାତ୍ମକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କରିଥାନ୍ତି । ସତ ରଜ ଓ ତମୋଗୁଣ ମଧ୍ୟରୁ ଯେଉଁ ଗୁଣାତ୍ମକ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଅନୁଷ୍ଠାନ କରା ଯାଉଥିବ, ସେହି ଅନୁସାରେ ଜପମାଳା ,ପୁଷ୍ଟ, ସମିଧ , ସାଧକର ବେଶ ଓ ପୂଜନ ସମୟରେ ସାଧକର ମୁଖର ଦିଗ ଇତ୍ୟାଦି ସୁର କରା ଯାଇ ଥାଏ ।

ଏହାପରେ ୭-ତର୍ପଣ, ୮-ମାର୍ଚ୍ଚନ,୯- ବିସର୍କନ , ଅର୍ଘ୍ୟଦାନ ଓ ସର୍ବୋପରି ବ୍ରହ୍ମଣ ଭୋଜନ ବିଧାନ ଅନୁସାରେ କରି ପାରିଲେ ଗାୟତ୍ରୀ ପୁରଣ୍ଟରଣର ବିଧି ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲା ବୋଲି ମନେ କରାଯିବ । ତର୍ପଣ ମାର୍ଚ୍ଚନ କିୟା ସାଧାରଣତଃ ବାମମାର୍ଗୀ କିୟାରେ ଆବଶ୍ୟକ ହୋଇଥାଏ । ମାତ୍ .....

କୌଣସି କୌଣସି ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗୀ କ୍ରିୟାରେ ତର୍ପଣ ମାର୍ଚ୍ଚନ କ୍ରିୟା ମଧ୍ୟ କରା ଯାଇପାରେ ।

# ୯ ବିସର୍ଜନ

ପୁରଣ୍ଟରଣ କର୍ମରେ ଆବାହନ ସହିତ ତର୍ପଣ ମାର୍ଜନାଦି ଉପରାନ୍ତ ବିସର୍ଜନ କରିବା ଉଚିତ । ବିସର୍ଜନ ସମୟରେ ସଂସ୍କୃତରେ ହେଉ ବା ନିଜ ଅନ୍ତର ଭାଷାରେ ହେଉ ନିବେଦନ କରିବେ— ସଂସ୍କୃତରେ ଦେବୀଙ୍କ ବିସର୍ଜନ ମନ୍ତ୍ର-

> ଉତ୍ତମେ ଶିଖରେ ଦେବୀ ଭୁମ୍ୟାଂ ପର୍ବତ ମୁର୍ଦ୍ଧନୀ ବ୍ରାହ୍ମଣେଭ୍ୟୋ ହ୍ୟନୁଜ୍ଞାତା ଗଚ୍ଛଦେବୀ ଯଥା ସୁଝଂ ॥ ବା

ନିଜର ଅନ୍ତର ଭାଷାରେ ବିସର୍ଜନ -

'ହେ ଭକ୍ତିଦାୟିନୀ, ବିପଦନାଶିନୀ, ଭୟହାରିଣୀ, ପାପନାଶିନୀ, ସଂସାର ତାରିଣୀ ମା ମୋର ପୂଜାଅନୁଷ୍ଠାନ ଗ୍ରହଣକରି ଏବେ ନିଜ ସ୍ଥାନକୁ ପ୍ରତ୍ୟାବର୍ତ୍ତନ କରନ୍ତୁ । ଏହା ସହିତ ଅନୁଭବ କରିବେ ଯେ ଭଗବତୀ ନିବେଦନ ସ୍ୱୀକାର କରି ପୂଜା ସ୍ଥଳରୁ ପ୍ରତ୍ୟାଗମନ କରି ଯାଇଛନ୍ତି ।'

# ୧୦-ଅର୍ଘ୍ୟଦାନ

ପୁରଣ୍ଟରଣ କର୍ମ ସମାପନ ପରେ ବଳକା ଜଳ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଅର୍ଘ୍ୟ ଦେବା ଉଚିତ । ଅଥବା ଏହି ବଳକାଜଳ କୌଣସି ଖୋଲା ମୁଖବାଲା ପାତ୍ରରେ ରଖି

କୌଣସି ଗାଇକୁ ପିଆଇବା ଉଚିତ କିୟା କୌଣସି ଏକ ପବିତ୍ର ସ୍ଥାନରେ ଢାଳିଦେବା ଉଚିତ ।

# ॥ ଏକବର୍ଷର ଗାୟତ୍ରୀ ଉଦ୍ୟାପନ ବିଧି ॥

ସାଧାରଣତଃ ମନଷ୍ୟ ଜୀବନରେ ଅନେକ ସମୟରେ ଭିନ୍ ଭିନ୍ ବାଧା ବିଘ ଆସିଥାଏ । ଏପରି ସ୍ଥଳେ ଜୀବନର ଚଲା ପଥରେ ମନଷ୍ୟ ନା ପାଦେ ଆଗେଇପାରେ ନା କୌଣସି ଉପାୟରେ ଉକ୍ତ ବାଧା ବିଘୁ ହଟାଇବାକ୍ ସକ୍ଷମ ହୋଇପାରେ ମାତ୍ର ରହିଯାଏ କେବଳ କିଂ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ବିମୁହ୍ୟ ହୋଇ । ଜୀବିକା ନିର୍ବାହ କରିବାରେ, ସାମାଜୀକ ଦାୟୀତ୍ର ବହନ କରିବାରେ, ପାରିବାରୀକ ଉତ୍ତରଦାୟୀତ୍ୱ ବହନ କରିବାରେ ଆସୁଥିବା ବାଧା ବିଘୁ ବା କଠିନତା ଦୂର କରିବାରେ ମନୁଷ୍ୟ ଏପରି ବ୍ୟୟବିବ୍ରତ ହୋଇଯାଏ ଯେ ମନେକରେ ତାର ସମୟ ଶକ୍ତି ଅବକ୍ଷୟ ହୋଇ ଯାଇଛି ଓ ନିଜକୁ ଶାନ୍ତ କାୁନ୍ତ ଅନୁଭବ କରୁଛି । ସେଥିପାଇଁ ସେ ସର୍ବଦା ଶୟନ ଅବସ୍ତାରେ ରହିବାକ ଇଚ୍ଛକ । ଏ ପରିସ୍ଥିତିରେ ଅଳ୍ପଶକ୍ତି ଥିବା ମନ୍ଷ୍ୟ ବ୍ୟୟ ବିବତ ରହିବା ସାଭାବିକ । ପନଃ ସମୟ ଆଧ୍ୟାତ୍ୱିକ ସାଧନା ସର୍ବୋପରି ଗାୟତୀ ସାଧନା ପାଇଁ ଅବିଚଳିତ ଚିଉ, ସ୍ଥିର ମନ ଓ ଶକ୍ତି ସମ୍ପନ୍ ଶରୀର ମଧ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକ । ସବ ସ୍ତୀ ପରଷ ମାନଙ୍କ ଜୀବନରେ ଆଧ୍ୟାତ୍ରିକ ଅଭିବର୍ଦ୍ଧି ପାଇଁ ଗାୟତୀ ଉଦ୍ୟାପନ , ଅତି ସହଜ ଓ ସରଳ ଉପାୟ । ବୃନ୍ଦା ବୃନ୍ଦା ପାଣିରେ ବଡ କଳସ ପୂର୍ଣ୍ଣ ହେଲାପରି, ଶକ୍ତି ଓ ସମୟ ଅନୁସାରେ ଅଳ୍ପ ଅଳ୍ପ ସାଧନା ଗଚ୍ଛିତ ହୋଇ କେତେ ଦିନରେ ଏକ ବୃହତ ସାଧନା ଜମା ହୋଇ ଯାଇପାରେ । ଏହି

ସମୟ ବିଷୟ ଦୃଷ୍ଟିରେରଖି, ଜୀବନ ସଂଗ୍ରାମରେ କେତେକ ମନୋକାମନାକୁ ଧାନରେ ରଖି, ପଞ୍ଚିତ ମହୋଦୟ ୪୦ ଦିନର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନୁଷାନ କାରୀକା, ନବ ଦିନର ଲଘୁ ଅନୁଷାନ କାରୀକା ଏକବର୍ଷ ଉଦ୍ୟାପନ କାରୀକାର ଉପଦେଶ ଦେଇଛନ୍ତି । ତତ୍କାଳୀକ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ଚାହିଁ ଉପରୋକ୍ତ ତିନି ପ୍ରକାର ଅନୁଷାନ ମଧ୍ୟରୁ ଯେ କୌଣସି ଅନୁଷାନ କରିବା ବାଞ୍ଚନୀୟ । ପୁରୁଷ ମାନଙ୍କ ପରି ମହିଳାମାନେ ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କରି ପାରିବେ । ଉପବିତ ପରିବର୍ତ୍ତେ ମହିଳାମାନେ ଗଳାରେ କଣିମାଳା ଧାରଣ କରିବେ ।

ପ୍ରତି ପୂର୍ତ୍ତ୍ୱମୀରେ ବା ପ୍ରତି ଅମାବାସ୍ୟାରେ ଉଦ୍ୟାପନ ଆରୟ କରାଯାଇ ପାରେ । ପୂର୍ତ୍ତମୀ ଅନୁଷ୍ଠାନ ସର୍ବାଦୌ ବାଞ୍ଚନୀୟ । ଏକବର୍ଷ ପରେ ଏହି ଦିନ ଉଦ୍ୟାପନ ଉଦ୍ଯାପନ କରିବାକୁ ହେବ । ଉଦ୍ୟାପନ ନିମ୍ନୋକ୍ତ ନିୟମରେ କରିବାକୁ ହେବ ।

- ୧- କୌଣସି ସୁଯୋଗ୍ୟ, ସଦାଚାରୀ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ବିଦ୍ୟା ନିପୁଣ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କୁ ବ୍ରାହ୍ମା ରୂପେ ବରଣ କରିବାକୁ ହେବ । ତାଙ୍କରି ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କରିବାକୁ ହେବ । ବରଣ ସମୟରେ ଅନ୍ନ,ବସ୍ତ୍ୟ,ପାତ୍ର ଓ ଦକ୍ଷୀଣା ଦେବାକୁ ହେବ ।
- 9- ପୂର୍ଣ୍ଣମୀ ବା ଅମାବାସ୍ୟାଦିନ, ବ୍ରହ୍ମା , ସାଧକର ନିବାସ ସ୍ଥଳରେ ରହି ସାଧକକୁ ସାଧନାରେ ସହାୟତା କରିବ ଏବଂ ତାଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ସାଧକ ପରି ସାଧନା କରିବାକୁ ହେବ ଓ ସାଧନାର ସମୟ ନୀତି ନିୟମ ପାଳନ କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ଦୁହିଁଙ୍କ ସାଧନା ମିଶି ଏକ ସର୍ବାଙ୍ଗପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଧନା ହେବ ।
- ୩-ସାଧନା ଦିନ ଉଭୟ ବ୍ରହ୍ମା ଓ ସାଧକ ବ୍ରହ୍ମଟର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ କରିବେ । ୪-ଏହି ଦିନ ଉଭୟେ ଉପବାସ ରହିବେ ବା ନିଜ ଶାରୀରିକ ଅବସ୍ଥା ଓ

ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଅବସ୍ଥା ଅନୁସାରେ ଏକବାର ଅନ୍ନାହାର ବା କେବଳ ଫଳାହାର ବା ଫଳାହାର ଓ ଦୁଗ୍ଧାହାର ବା କେବଳ ଦୁଗ୍ଧାହାର କରି ରହିବାକୁ ହେବ ।

- ୫- ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ପ୍ରକରଣରେ କୁହା ଯାଇଥିବା ତପ ମଧ୍ୟରୁ ଯଥା ସୟବ କୌଣସି ତପ ନିୟମ ପାଳନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ଦିନ ପୁରୁଷଙ୍କପାଇଁ ଶ୍ମଶୃଛେଦନ ଓ ସ୍ତୀ ଲୋକଙ୍କ କ୍ଷେତ୍ରରେ ସୁସଜିତ କେଶ ବନ୍ଧନ ବାରଣ ଅଛି । ୬- ଏହି ଦିନ ପ୍ରାତକାଳରେ ସ୍ନାନାଦି ଶୌଚହୋଇ ପୂଜାରେ ବସିବ । ପ୍ରଥମେ ଗାୟତ୍ରୀ ସନ୍ଧ୍ୟା କରି ସାରିଲା ପରେ ଏକ ଆସ୍ଥାନରେ ଗାୟତ୍ରୀ ପ୍ରତୀମା ବା ଫଟୋ ରଖି, ଘୃତଦିପ ଲଗାଇ ଧୂପ ଦିପ ଫୁଲ ଚନ୍ଦନ ଅଷତ ଜଳ ଓ ମିଷ୍ଟାନ ସହିତ ପୂଜା କରିବା ଉଚିତ । ତାପରେ ସାଧକ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନକରି ମନେ ମନେ ନମୟାର କରିବ । ସେହିପରି ବ୍ରହ୍ମା ମଧ୍ୟ ଯଜମାନକୁ ଧ୍ୟାନ କରି ମନେ ମନେ ଆଶୀର୍ବାଦ କରିବେ । ତାପରେ ଦଶମାଳା ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । ଜପ ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରତୀମା ଧ୍ୟାନ
- ୭- ଜପ ସରିଗଲା ପରେ କର୍ପୂର ବା ଘୃତ ଦିପରେ ଆରତୀ କରବାକୁ ହେବ । ତାପରେ ଦେବୀଙ୍କୁ ମିଷ୍ଟାନ୍ନ ଭୋଗ ଲଗାଇ ପ୍ରସାଦ ସ୍ୱରୂପ ଭୋଗ ସମୟଙ୍କୁ ବଣ୍ଟନ କରିଦେବେ ।
- ୮- ପୂଜା ପରେ ପୂଜା ପାତ୍ରର ବଳକା ଜଳ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଅର୍ଘ୍ୟ ରୁପେ ଦେଇ ଦେବେ ।

ଯେପରି ଧୂପର ସୁଗନ୍ଧ ଜପ ସମୟ ମଧ୍ୟରେ ବଳବତ୍ତର ରହିବ ।

୯- ଏହି କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ଅନ୍ୟୁନ ଦୁଇ ଘଣ୍ଟା ଲାଗିପାରେ । ପୁନଃ ପନ୍ଦର ଦିନପରେ ଏତିକି ସମୟ ଦୈନନ୍ଦିନ କର୍ମ ସୁଚିରେ ରଖି ଦେଲେ ସାଧନାରେ କୌଣସି ବାଧା ନ ଆସିପାରେ । ଯଦି ସାଧନା ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ ସୁଚିର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ

-----

ନ ହୋଇ ପାରେ, ତେବେ ସାଧନା ସୂର୍ଯ୍ୟ ଉଦୟ ପୁର୍ବରୁ କରାଯାଇ ପାରିବ । ବ୍ରହ୍ମା ଓ ସାଧକ ଉଭୟଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟ ସୁଚି ଅନୁସାରେ ପ୍ରାତଃ କିୟା ସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟ, ଅନୁଷାନ ପାଇଁ ସ୍ଥିର କରା ଯାଇପାରେ ।

- ୧୦- ଯଦି କୌଣସି ଥର ଛୁତକ ବା ମୃତକ ଜନିତ ବା ଶାରିରୀକ ଅକ୍ଷମତା ବଶତଃ ବ୍ରହ୍ମା କିୟା ଯଜମାନ କେହି ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ ନକରି ପାରନ୍ତି,ତେବେ ତା ପର ଥର ଦୁଇଗୁଣ ଅନୁଷାନ କରିବାକୁ ହେବ ବା ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କ ଅପୁରଣୀୟ କ୍ରିୟା ଯଜମାନ ପୁରଣ କରିବେ ଓ ଯଜମାନଙ୍କ ଅପୁରଣୀୟ କ୍ରିୟା ବ୍ରହ୍ମା ପୁରଣ କରିବେ ।
- ୧୧- ପୂଷ୍ତମୀ ବା ଅମାବାସ୍ୟା ବ୍ୟତୀତ ଅନ୍ୟ ଦିନରେ ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । ଅଧିକ ନ କରି ପାରିଲେ ବି ସ୍ନାନ ସମୟରେ ଅଥବା ସ୍ନାନ ପରେ ୪ ମନ୍ତ୍ର ମନେ ମନେ ଜପ କଲେ ଚଳିବ ।
- ୧୨ ଉଦ୍ୟାପନ ଉଦ୍ଯାପନ ଦିନ ଗାୟତ୍ରୀ ପୂକନ, ଜପ ,ହବନ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇବା ଉଚିତ । ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କୁ ଗାୟତ୍ରୀ ପୁଞ୍ଚକ ଅଥବା ଦକ୍ଷୀଣା ଦେବା ଉଚିତ । ନିଜର ସାମଥ୍ୟ ଅନୁକୂଳ ଥିଲେ ସୁବର୍ଣ୍ଣ ରୂପା ବା ତୟାରେ ଗାୟତ୍ରୀ ପ୍ରତୀମା କରି ପୂଜା କରିବେ ଓ ପ୍ରତୀମା,ବସ୍ତ , ପାତ୍ର ଓ ଦକ୍ଷୀଣା ଦେଇ ବ୍ରାହ୍ମଣଙ୍କୁ ସନ୍ତୃଷ୍ଟ କରିବେ ।

ଯେଉଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଉଦ୍ୟାପନ କରାଗଳା ସେ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ସଫଳ ହୋଇଗଲେ ବି ଦେବୀଙ୍କୁ କୃତଜ୍ୱତା ଜ୍ୱାପନ ସକାଶେ ଓ ତାଙ୍କୁ ଖୁସି କରିବା ପାଇଁ ଏହି ଉଦ୍ୟାପନ କାରୀକା ଚାଲୁ ରଖିବା ଉଚିତ । କାରଣ ଦେବୀ ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ହେଲେ ସେ ଭକ୍ତ ଉପରେ ଅଜସ୍ର ଆଶୀର୍ବାଦ ଅଜାଡି ଦେବେ । ଏଥି ପାଇଁ ଗୀତାରେ ଉଗବାନଙ୍କର ଉପଦେଶ ଅଛି ଯେ

ଦେବାନ୍ ଭାବୟତାନେନ ତେ ଦେବା ଭାବୟନ୍ତୁ ବଃ ପରୟରଂ ଭାବୟନ୍ତଃ ଶ୍ୱେୟଃ ପରମବାସ୍ୟୁଥ । ଅଧ୍ୟାୟ ୩-୧୧

ଏହି ପ୍ରକାରେ ତୁମେ ଦେବତାଙ୍କ ଉପାସନା କଲେ ସେହି ଦେବତାମାନେ ତୁମର ରକ୍ଷା କରିବେ । ଏହିପରି ନିଜ ନିଜ ଭିତରେ ଭାବ ଭକ୍ତିର ଆଦାନ ପ୍ରଦାନରେ ତୁମର ତଥା ଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ସାଧିତ ହୋଇ ପାରିବ ।

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ଅଭିଯାନ ସାଧନ ॥

ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ପଞ୍ଚମୁଖୀ କୁହାଯାଏ ଓ କେତେକ ସ୍ଥାନରେ ପ୍ରତୀମାର ବି ପଞ୍ଚମୁଖ ଦର୍ଶା ଯାଇଛି । କିନ୍ତୁ ପ୍ରକୃତରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ପାଞ୍ଚ ଭାଗ ଯେପରି ୧-ଓଁ , ୨- ଭୂଃ,ଭୁବଃ,ସ୍ସଃ , ୩- ତସ୍ୱବିତୁର୍ବରେଣ୍ୟ , ୪-ଭର୍ଗୋଦେବସ୍ୟ ଧୀମହି ୫- ଧିୟୋ ଯୋ ନଃ ପ୍ରଚୋଦୟାତ୍ । ସେହିପରି ତିନି ସୂତ୍ର, ମଧ୍ୟଗ୍ରନ୍ଥି ଓ ବ୍ରହ୍ମଗ୍ରନ୍ଥି ରୂପରେ ଯଜ୍ଜୋପବୀତ ବି ପାଞ୍ଚଭାଗ । ଗଣେଶ, ଭବାନୀ,ବ୍ରହ୍ମା, ବିଷ୍ଟୁ,ମହେଶ ପ୍ରଭୃତି ଗାୟତ୍ରୀ ପଞ୍ଚ ଭାଗର ଯଥାକ୍ରମେ ପଞ୍ଚ ଦେବତା ଓ ପଞ୍ଚ ଶକ୍ତିପୁଞ୍ଜ । ପ୍ରକୃତି ସଞ୍ଚାଳକ ପୃଥୀ ଆଦି ପଞ୍ଚ ତତ୍ତ୍ୱ । ଜୀବର ପଞ୍ଚକୋଷ ,ପଞ୍ଚ ଜ୍ଞାନେନ୍ଦ୍ରିୟ, ପଞ୍ଚକର୍ମେନ୍ଦ୍ରିୟ ,ଚୈତନ୍ୟ ପଞ୍ଚକ (ମନ,ବୁଦ୍ଧି,ଚିତ୍ତ,ଅହଂକାର ଓ ଆତ୍ମା) । ଏହି ସବୁ ପଞ୍ଚ ପ୍ରବୃତି ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଞ୍ଚଭାଗ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରୟୁଟିତ, ପ୍ରେରିତ ଓ ପ୍ରସାରିତ ହୁଏ । ସେହି ଅନୁସାରେ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ପଞ୍ଚମୁଖ କଳ୍ପନା କରାଯାଇ ଥିବାର କୁହାଯାଏ । ଏହି

ପରିପ୍ରେକ୍ଷିରେ କୁହାଯାଇ ପାରେ ଯେ ଇଶ୍ୱରୀୟ ଶକ୍ତି ମାନଙ୍କର ଏକାଧିକ ମୁଖ, ହୟ ଚକ୍ଷୁ ଆଦି କୁହା ଯିବାର କିଛି କିଛି ମହତ୍ୱ ରହିଛି ।

ପଞ୍ଚମୁଖୀ ମାତାଙ୍କ ଏକ ନୈଷିକ ଅନୁଷାନ ଯାହାକୁ <u>ଅଭିଯାନ</u> କହନ୍ତି ତାହା ଏକବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ପାଞ୍ଚଲକ୍ଷ ଜପ ସମ୍ପନ୍ନ କରିବା । ଏକବର୍ଷର ତପଣ୍ଟଯ୍ୟା ଓ ସାଧନ ମନୁଷ୍ୟକୁ ଦେବୀଙ୍କ ସହିତ ତଦାତ୍ମ୍ୟ କରିଦିଏ । ଫଳ ସ୍ୱରୂପ ସାଧକ ନିଜ ଭିତର ବାହାର ସର୍ବତ୍ର ଏକ ଦୈବୀ ବାତାବରଣ ଅନୁଭବ କରେ।

ଏକବର୍ଷରେ ପାଞ୍ଚଲକ୍ଷ ଜପ ପୂର୍ତ୍ତ କରିବାକୁ, ଗାୟତ୍ରୀ ଅଭିଯାନ କୌଣସି ମାସର ଶୁକ୍ଳପକ୍ଷ ଏକାଦଶୀ ତିଥୀରୁ ଆରମ୍ଭ କରାଯିବ । ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ଶୁକ୍ଳପକ୍ଷ ଦଶମୀର ମଧ୍ୟରାତ୍ରୀରୁ ହୋଇଥିବାରୁ ଅଭିଯାନ ଏକାଦଶୀରୁ କରିବାକୁ ବ୍ୟବସ୍ଥା ରହିଛି । ଯେଉଁ ଏକାଦଶୀରୁ ଆରମ୍ଭ କରାଯିବ ,ଏକବର୍ଷ ପରେ ସେହି ଏକାଦଶୀରେ ଉଦ୍ଯାପନ କରାଯିବ ।

#### ବିଧି

ମାସର ଦୁଇ ଏକାଦଶୀରେ ଉପବାସ କରିବେ ଓ ଉପବାସରେ ଦୁଗ୍ଧ ଦହି, ଫଳ ଓ ଶାକାହାରାଦି ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର କରିବାକୁ ହେବ । ଯେ ଏ ପ୍ରକାର ଆହାର କରି କାମ ଚଳାଇ ପାରିବେ ତ ଭଲ ନଚେତ୍ ବାଳକ ବୃଦ୍ଧ ରୋଗୀ , ଗର୍ଭିଶୀ ବା ନିର୍ବଳ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ଦିନରେ ଦୁଇଥର ସାତ୍ତ୍ୱିକ ଆହାର କରି ପାରିବେ । ଉପବାସ ଦିନ ଅଧିକ ଜଳ ପାନ କରିବା ଉଚିତ ।

ପ୍ରତି ଏକାଦଶୀରେ ୨୪ମାଳା ଜପ କରିବା ଉଚିତ ଓ ଅନ୍ୟ ସାଧାରଣ ଦିନରେ ୧୦ ମାଳା କରି ଜପ କରିବା ଉଚିତ । ବର୍ଷରେ ଆଶ୍ୱିନ ଶୁକ୍ଳ ପ୍ରତିପଦାରୁ ନବମୀ , ଚୈତ୍ର ଶୁକ୍ଳ ପ୍ରତିପଦାରୁ ନବମୀ ଓ କ୍ସେଷ ଶୁକ୍ଳ ପ୍ରତିପଦାରୁ ନବମୀ ,ଏହିପରି ତିନି ନବଦୂର୍ଗା ଅନୁଷାନରେ ୨୪୦୦୦ କରି

କପ କରିବାକୁ ହେବ । ପୁନଃ ଦଶମୀ ତିଥି ଗାୟତ୍ରୀ ଜୟନ୍ତି ପଡୁଥିବାରୁ , ଏହି ଦିନକୁ ବି ନବଦୂର୍ଗା ଅନୁଷାନ ସହିତ ସଂଲଗ୍ନ କରି ଏହାକୁ ଦଶ ଦିନର ଅନୁଷାନ କରା ଯାଇଛି । ତେଣୁ ପ୍ରତିଦିନ ୨୪ ମାଳା ହିସାବରେ ୨୪୦୦୦ ଜପର ବିଧାନ କରାଯାଇଛି ।

ଜପର ହିସାବ --- ବାର ମାସର ଚବିଶ ଏକାଦଶୀ , ଓ ଦିନକୁ ଚବିଶ ମାଳା କରି ୨୪ X ୨୪= ୫୭୬ ମାଳା, ନବଦୂର୍ଗା ଦଶ ଦିନରେ ଦିନକୁ ୨୪ ମାଳା କରି ହିସାବରେ ୨୪X୧୦X୩୦= ୭୨୦ ମାଳା, ବର୍ଷରେ ୩୬୫ ଦିନରୁ ୨୪ ଏକାଦଶୀ ଓ ୩୦ ନବଦୂର୍ଗା ଦିନ ବିଯୁକ୍ତ କଲେ ୩୦୬ ଦିନରେ ୧୦ ମାଳା କରି ୩୦୬୦ ମାଳା ଓ ପ୍ରତି ରବିବାରରେ ୫ ମାଳା ଅଧିକ ଜପ କରିବାକୁ ବର୍ଷରେ ୪୨ ରବିବାରୁ ୨୬୦ ମାଳା ଜପ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଏହିପରି ବର୍ଷରେ ୪୬୧୬ ମାଳା ବା ମାଳାରେ ୧୦୮ ଜପ ହିସାବରେ ସମୟ ୪୯୭୧୨୮ ଓ ଅବଶିଷ୍ଟ ଜପ ଉଦ୍ଯାପନ ଦିବସରେ ସମାସ୍ଟ କରିବାକୁ ହେବ ।

ତିନି ନବଦୂର୍ଗାରେ ସାଧକ କାମସେବନ, ପଲଙ୍କ ଉପରେ ଶୟନ, ଚୂଳ ଇତ୍ୟାଦି ବାରିକ ଦ୍ୱାରା କଟାଇବା , ଚମଡାର ପାଦୂକା ବ୍ୟବହାର, ମଦ୍ୟମାଂସ ସେବନ ସର୍ବାଦୌ ବର୍ଜନୀୟ । ମାସକୁ ଥରେ ଶୁକ୍ଲ ଏକାଦଶୀରେ ୧୦୮ ହବନ କରିବା ଉଚିତ । ଅଭିଯାନ ଏକ ଲକ୍ଷଭେଦ । ତେଣୁ ଏକ ଉପଯୁକ୍ତ ପଥପ୍ରଦର୍ଶକ ନିଯୁକ୍ତି ଆବଶ୍ୟକ । ସାଧନା ମଧ୍ୟରେ ନିଜର ଅନୁଭୂତି ପଥପ୍ରଦର୍ଶକଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ଆଲୋଚନା କରି, କୌଣସି ପ୍ରକାର ବିଘ୍ନରେ, ଉପଯୁକ୍ତ ମାର୍ଗ ଉପଲବ୍ଧ କରାଯାଇ ପାରିବ । ଜପ ସମୟରେ ଭୁକୁଟୀ ମଧ୍ୟଭାଗ ଅଥବା ହୃଦୟରେ ପ୍ରକାଶମାନ ଜ୍ୟୋତି ଅଥବା ଗାୟତ୍ରୀ ଚିତ୍ରପଟ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ । ସୁତକ,ଯାତ୍ରା,ଅସ୍ୱସ୍ଥ ଆଦି କାରଣରୁ ଯଦି

ଜପ ନ ହୋଇ ପାରିଲା ତେବେ ବିନା ମାଳାରେ ମାନସିକ ଜପ କରା ଯାଇପାରେ । ସାଧକର ସାଧନା ଖଣ୍ଡିତ ନ ହେବା ପାଇଁ ଅଖଣ୍ଡ ଜ୍ୟୋତି ଜ୍ୟଳନ ରଖିବାକୁ ହେବ ।

# ॥ ନବଦୁର୍ଗା ଅନୁଷାନ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ॥

ଆଗର କହା ଯାଇଛି ଯେ ବର୍ଷର ଦଇ ପଧାନ ଋତର ସନ୍ଧି ସମୟକ ନବଦର୍ଗାର ପଣ୍ୟପର୍ବ ବେଳା କହନ୍ତି । ଭୌଗୋଳୀକ ଦଷ୍ଟି କୋଶରୁ ତଥା ଜୀବନ ରକ୍ଷକ ଆୟୁର୍ବେଦ ଶାସ୍ତ୍ର ଅନୁସାରେ ବର୍ଷରେ ଦୁଇ ପ୍ରଧାନ ଋତୃର ମିଳନ ଦୁଇଥର ଆସିଥାଏ , ଆଶ୍ରୀନ ମାସରେ ଓ ଚୈତ୍ ମାସରେ । ପଥମ ନବଦୂର୍ଗା ସମୟରେ ଶାରଦୀୟ ଦୂର୍ଗାପୂଜା ଓ ଦୃତୀୟ ନବଦୂର୍ଗାରେ ବାସନ୍ତୀ ଦୂର୍ଗାପୁଜା ହୋଇଥାଏ । ସନ୍ଧ୍ୟା କାଳରେ ଯେପରି ଭୋଜନ, ଶୟନ, ମୈଥିନ, ଅଧ୍ୟୟନ ଇତ୍ୟାଦି ପଞ୍ଚ କର୍ମ ବର୍ଜନକରି ସଦ୍ଧ୍ୟାବନ୍ଦନ ଇତ୍ୟାଦି ପୃଣ୍ୟ କର୍ମ କରାଯାଏ ,ସେପରି ନବଦୂର୍ଗାର ନବଦିନ ଅବଧି କାଳରେ ଦେବୀଙ୍କର ପୁଜା ଆରଧନା ଇତ୍ୟାଦି ପୃଣ୍ୟ କର୍ମ କରାଯାଏ । ମହାମାନ୍ୟ ବେଦମୂର୍ତ୍ତି ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରୋମ ଶର୍ମା ମହୋଦୟ ଉଦ୍ଧାର କରିଛନ୍ତି ଯେ ଏହି ନବଦୂର୍ଗା ସମୟରେ ଋତୁମାନେ ରଜସ୍ୱାଳା ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯେପରି ରଜସ୍ନାଳା ସ୍ତ୍ରୀଲୋକ ପାଇଁ ଆହାର ବିହାର ଆଚରଣ ଓ ବିଚରଣ ଉପରେ ବିଶେଷ ଧାନ ଦିଆଯାଏ ସେପରି ଏହି ନବଦିନ ଅବଧି ମଧ୍ୟରେ ପଜା ପାର୍ବଣର ବିଶେଷ ଅନ୍ଷାନ କରାଯାଇଥାଏ । ଆହାର ପାନୀୟ ଆଚରଣ ଓ ଦୈନନ୍ଦୀନ ଚଳଣୀ ଇତ୍ୟାଦିରେ ଅନିୟମିତତା ଜନିତ ଯେଉଁ ମଳ ବିକାର ଶରୀର ମଧ୍ୟରେ ଜମି ରହିଥାଏ ତାହା ଏହି ସମୟରେ ଜ୍ଲର, ଝାଡା, ସର୍ଦ୍ଦି ଓ କାଶ ଆକାରରେ ଶରୀରରୁ ନିୟାସନ ହୁଏ ବୋଲି ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି, ଏହା ହିଁ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ବୋଲି ପ୍ରାୟ ସମୱେ ଜାଣନ୍ତି । ସେହି ନିୟମରେ ପୂର୍ବ ଛ ମାସର ଶରୀର ପ୍ରତି ହୋଇଥିବା ଅନିୟମିତତା ଜନିତ ବିକାର , ଏହି ନବଦୁର୍ଗା ଅବଧିରେ ବା ପ୍ରଧାନ ଋତୁ ପରିବର୍ତ୍ତନ ସମୟରେ , ଶରୀରରୁ ନିୟାସନ ହେଉଥିବା ସମୟରେ ମନୁଷ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ଉପାସନା, ପୂଜା ଓ ଜପ ଇତ୍ୟାଦି ଅନୁଷ୍ଠାନ କରି ତାର ଶାରିରୀକ କଷ୍ଟ ସହିତ ସମୟ ପ୍ରକାର ମାନସୀକ ବିକାର ଲାଘବ କରିଥାଏ । ତେଣୁ ଆଶ୍ୱୀନ ଶୁକ୍ଲ ପ୍ରତିପଦ ଠାରୁ ନବମୀ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ବାସନ୍ତୀୟ ନବଦର୍ଗୀ ଅନଷ୍ଠାନର ବିଧାନ ଅଛି ।

ଏକ ସମୟରେ ଅନ୍ନାହାର ଏକ ସମୟରେ ଫଳାହାର ବା ଦୁଗ୍ଧାହାର ,ବା ଦୁଇଥର ଦୁଗ୍ଧାହାର କି ଫଳାହାର , ବା ଦୁଇଥର କେବଳ ଦୁଗ୍ଧାହାର , ବା ଦୁଇଥର କେବଳ ଫଳାହାର କରି ଏହି ନବଦିନ ମଧ୍ୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷ୍ଠାନ ଆରୟ କରିବା ଉଚିତ । ବଶିଷ ଓ ବିଶ୍ୱାମିତ୍ର ରୂପି ଗୁରୁଶ୍ରେଷ ପଞ୍ଚିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ୪୦ ଦିନର ୧୨୫୦୦୦ ଜପର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନୁଷ୍ଠାନ ସହିତ ନବ ଦିନର ୨୪୦୦୦ ଜପର ଲଘୁ ଅନୁଷ୍ଠାନ ବା ଏକପାଦୀ ଅନୁଷ୍ଠାନର ବ୍ୟବସ୍ଥା ରଖିଛନ୍ତି । ତେଣୁ ଏହି ନବ ଦିନରେ ନିର୍ଦ୍ଧାରିତ ୨୪୦୦୦ ଜପ ଯାହା ଦିନକୁ ୨୭ ମାଳା ହେବ ତାହା ସହକରେ କରାଯାଇ ପାରିବ । ଜପ ପରେ ହବନ, ବ୍ରହ୍ମଣ ଭୋଜନ କରାଇ ନବଦୂର୍ଗା ଅନୁଷ୍ଠାନ କରିବାକୁ ହେବ । ପୁନଃ ବୃଦ୍ଧ, ଛାତ୍ର, ସ୍ୱଳ୍ପ ଜ୍ଞାନବାଲା ବ୍ୟକ୍ତି ଓ ସୀ ଲୋକଙ୍କ ନିମନ୍ତେ ପଞ୍ଚାକ୍ଷରୀ ଲଘୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷ୍ଠାନର ବ୍ୟବସ୍ଥା ମଧ୍ୟ ରଖିଛନ୍ତି । ତାହା ହେଲା ପ୍ରଶବ ସହିତ ତିନି ବ୍ୟାହୃତି ଯଥା ! ଓଁ ଉୁଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ!

# ॥ ମହିଳା ମାନଙ୍କ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ॥

ଆଗରୁ କୁହାଯଇଛି ଯେ ବେଦମୂର୍ତ୍ତି, ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମା ଙ୍କ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନର ଉପଦେଶ, ମନୁଷ୍ୟ ଜଗତ ହିତରେ ଉଦ୍ଦିଷ୍ଟ ହୋଇ ଥିବାରୁ , ନାରୀ ହେଉ ବା ପୁରୁଷ ହେଉ କୌଣସି ମନୁଷ୍ୟ ଏଥିରୁ ବଞ୍ଚିତ ନୁହନ୍ତି । କାରଣ ନାରୀ ଓ ପୁରୁଷ ତତ୍ତ୍ୱଦ୍ୱୟ ପରସ୍କରର ପରିପୂରକ । ତେଣୁ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଉଭୟଙ୍କ ସ୍ଥାନ, ମହତ୍ୱ, ଉପଯୋଗୀତା ଓ ଅଧିକାର ସମାନ । ତେଣୁ ନାରୀମାନେ ମଧ୍ୟ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ପରି ପୂର୍ଣ୍ଣ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କରି ପାରିବେ । ଅନେକ ସମୟରେ ମହିଳା ମାନେ ଗୃହରେ ଖାଦ୍ୟ ପ୍ରସ୍ତୁତି, ସନ୍ତାନ ସନ୍ତତି ଓ ବୃଦ୍ଧ ବୃଦ୍ଧାଙ୍କ ପ୍ରତି କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ ଇତ୍ୟାଦି ଗୃହର ଯାବତୀୟ କର୍ମ କରୁ କରୁ ସମୟର ତୀବ୍ର ଅଭାବ ହୋଇଥାଏ । ତେଣୁ ସେମାନଙ୍କ ପାଇଁ ପଞ୍ଚାକ୍ଷରୀ ଲଘୁ ଗାୟତ୍ରୀର ବିଧାନ ରହିଛି ଯାହା ମାତ୍ର ! ଓଁ ଭୁଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ! । ବିଧବା , ସ୍ୱାମୀ ପରିତ୍ୟକ୍ତା , ସଧବା ଓ ବାଳିକା ଓ ଯୁବତୀ ଏହିପରି ତିନି କିସମର ମହିଳା ଅଛନ୍ତି । ପଣ୍ଡିତ ମହୋଦୟ ଏହି ସମସ୍ତ ମହିଳାମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷ୍ଠାନର ବିଧାନ କହିଛନ୍ତି ।

### ବିଧବା ମହିଳାଙ୍କ ପାଇଁ ସାଧନ ବିଧି---

- ୧- ପ୍ରାତଃ କାଳରେ ନାତି ଶିତୋଷ୍ଟ ଜଳରେ ସ୍ନାନ ସମାପନ କରି ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ପାଇଁ ବସିବା ଉଚିତ ।
- ୨- ପାଖରେ ଜଳଭରା ପାତ୍ର , ବସିବା ପାଇଁ କୁଶାସନ, ଜପ ପାଇଁ ଚନ୍ଦନ କିନ୍ୟା ତୂଳସୀର ମାଳା ପଶ୍ଚୟ ।

୩- ଶ୍ୱେତ ବସ୍ତ ପରିହିତା, ବୃଷଭାରୁଢ, ମାଳା କମଣ୍ଡଳୁ ପୁଞ୍ଚକ କମଳପୁଷ୍ପ ଧୃତା ଚତୁର୍ଭୁଜା , ପ୍ରସନ୍ନ ବଦନା ଓ ପ୍ରୌଢାବସ୍ଥା ଯୁକ୍ତା ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ ।

- ୪- ଧାନ ସହିତ ଜପ କରିବେ ଯେପରି ଓଷ ହଲୁଥିବ , କଣରୁ ଧ୍ୱନି ନିର୍ଗତ ହେଉଥିବ ମାତ୍ର ପାର୍ଶ୍ୱସ୍ଥ ବ୍ୟକ୍ତି ଶୁଣି ପାରୁ ନ ଥିବେ । ପ୍ରତିଥର ଅତି କମରେ ୧୦୮ ବା ଏକମାଳା ଜପ କରିବେ ମାତ୍ର ଅଧିକନ୍ତୁ ନ ଦୋଷାୟ । ୫- ଏହି ଅନୁଷାନ ଦିନରେ ଦୁଇଥର , ପ୍ରାତଃ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟା ସମୟରେ କରା ଯାଇ ପାରିବ ।
- ୬- ଏହା ସହିତ ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଥିବା ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ମଧ୍ୟରୁ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ ଅନୁକୁଳ କେତେକ ତପଷ୍ଟଯ୍ୟା ଦୈନନ୍ଦୀନ ଜୀବନ ଶୈଳୀରେ ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ କରି ପାରିଲେ ଅତି ଉତ୍ତମ ।

## ସଧବା ମହିଳା ମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସାଧନ ବିଧି –

ନିଜର ସୁଖ ଶାନ୍ତି ସହିତ ନିଜର ପତି ଦେବଙ୍କ ସୁଖ ସମୃଦ୍ଧି, ସୁସ୍ଥତା, ପ୍ରସନ୍ନତା, ଦୀର୍ଘଜୀବନ ଓ ଆର୍ଥିକ ସ୍ୱଚ୍ଛଳତା କାମନା କରି ସଧବା ମହିଳା ମାନେ ଗାୟତ୍ରୀ ଅନୁଷାନ କରିବା ଉଚିତ । ଏହି ଉପାସନା ପତି ଓ ପିତା କୁଳଦ୍ୱୟ ର ବିଶେଷ ଲାଭଦାୟକ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରାତଃ କାଳରୁ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ମଧ୍ୟରେ ଉପାସନା କରିବା ଉଚିତ ଏବଂ ଉପାସନା କର୍ମ ନ ସରିବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଜଳ ପାନ ବ୍ୟତୀତ କୌଣସି ଆହାର କରିବା ଉଚିତ ନହେଁ ।

୧-ସ୍ନାନ ଶୌଚରେ ଶରୀର ଶୂଦ୍ଧ କରି , ଶୂଦ୍ଧ ବସ୍ତ ପରିଧାନ କରି , ଶୂଦ୍ଧ ବା ପବିତ୍ର ମନରେ ପୂର୍ବକୁ ମୁଖ କରି କୁଶାସନରେ ବସିବା ଉଚିତ ।

୨- ଚନ୍ଦନରେ କେଶର ମିଶାଇ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ଚନ୍ଦନ କୁ ଦୁଇ ପାପୁଲିରେ ଘର୍ଷଣ କରି କପାଳ, ଦୁଇବାହୁ , ବେକରେ ଓ ହ୍ରଦୟରେ ତିଳକ ଗ୍ରହଣ କରିବ ।

- ୩- ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରତୀମା ବା ଫଟୋ ପୂଜା ସ୍ଥାନରେ ରଖି ବିଧିପୁର୍ବକ ପୂଜା କରିବ ।
- ୪- ଏହି ପୂଜାରେ ସମୟ ସାମଗ୍ରୀ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ହେବା ଉଚିତ । ପ୍ରତୀମା ଉପରେ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ଆଭରଣ, ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ଫୁଲ, ହବନପାଇଁ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ଗୋଘୃତ, ନ ମିଳିଲେ କେଶର ମିଶାଇ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ଚନ୍ଦନ ଗୁଣ୍ଡର ଧୁପ ବ୍ୟବହାର କରିବାକୁ ହେବ ।
- %- ଏଥି ଉପରାନ୍ତ ନେତ୍ର ବନ୍ଦ ବା ଅର୍ଦ୍ଧନିମିଳୀତ କରି ହଳଦୀ ରଙ୍ଗ ବସ୍ତ୍ର ପରିହିତା, ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ସିଂହାରୁଢା ଓ ହଳଦୀ ବର୍ଣ୍ଣର ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ ।
- ୬ ପୂଜାରେ ଯେତେ ବସ୍ତ ବ୍ୟବହାର କରାଯାଇଥିବ ତାହା ସମୟ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ହେବା ଉଚିତ । ଏହା ସୟବ ନ ହେଲେ ଅତି କମରେ ଗୋଟିଏ ହେଲେ ବସ୍ତ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର ହୋଇଥିବା ଆବଶ୍ୟକ ।
- ୭ ଧ୍ୟାନ କରିବା ସମୟରେ ଅତି କମରେ ଦେବୀଙ୍କର ୨୪ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବା ଉଚିତ । ଅବସର ସମୟରେ ମଧ୍ୟ ମନକୁ ମନ ଦେବୀଙ୍କର ଉପରୋକ୍ତ ସ୍ୱରୁପ ଧ୍ୟାନ କରି ପାରନ୍ତି ।
- Tସବୁ ମାସର ପୂର୍ଣ୍ଣମୀରେ ବ୍ରତ ରଖିବାକୁ ହେବ । ପ୍ରତ୍ୟହ ଭୋଜନ ସମୟରେ ଅତି କମରେ ଗୋଟିଏ ହେଲେ ବସ୍ତୁ ହଳଦୀ ରଙ୍ଗର

ହେବା ଉଚିତ । ଏହି ହଳଦୀ ବର୍ଣ୍ଣର ସାଧନା କେବଳ ଦାମ୍ପତ୍ୟ ଜୀବନ ସୁଖମୟ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ କରା ଯାଇଥାଏ ।

ସନ୍ତାନ ସନ୍ତବା ନ ହୋଇ ପାରୁଥିବା ମହିଳାମାନେ ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟ ପୂର୍ବରୁ ସ୍ନାନ ବିଧି ସମାପନ କରି ଓଦା ବସ୍ତରେ ଆସନ ଉପବିଷ୍ଟା ହୋଇ ଶାନ୍ତଚିତ୍ତରେ ସ୍ଥିର ମନରେ ମାତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ । ଧ୍ୟାନରେ ଅନୁଭବ କରିବା ଉଚିତ ଯେ ମାତାଙ୍କ ପ୍ରକାଶମାନ ଉଜ୍ଜ୍ୱଳକୀରଣ ନିଜର ଯୋନିମାର୍ଗ ଦେଇ ଗର୍ଭାଶୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପହଞ୍ଚି ଯାଉଛି ।

ସାଧନାର ପଣ୍ଟାତ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଜଳ ଦେଇ ବଳକା ଜଳରୁ କିଛି ନିଜେ ପାନ କରିବା ଉଚିତ । ଏପରି ଧ୍ୟାନ ଅଭ୍ୟାସ କଲେ ମହିଳା ସନ୍ତାନ ସନ୍ତ୍ରବା ହେବେ ଓ ଗର୍ଭପାତ ହୋଇଯାଉଥିଲେ ଗର୍ଭ ସ୍ଥିରହୋଇଯିବ । ବେଦମୁର୍ତ୍ତି ପଣ୍ଡିତ ଶ୍ରୀରାମ ଶର୍ମାଙ୍କ ଉପଦେଶ ଅଛି ଯେ କୁମାରୀ ମାନେ ଏପରି ସାଧନାରୁ ବିରତ ରହିବା ଉଚିତ ।

ଗର୍ଭବତୀ ମହିଳା ମାନେ ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟ ପୁର୍ବରୁ ଓ ସୂର୍ଯ୍ୟାଞ୍ଚ ପରେ ସ୍ନାନ ବିଧିସାରି ଅନୁଷାନ ସମୟରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ସୂର୍ଯ୍ୟ ସମ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ତେଜର ଧ୍ୟାନ କରିବେ ଓ ତା ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ଜପ କରିବେ । ଏପରି କଲେ ସନ୍ତାନ ତେଜସ୍ନୀ, ବୃଦ୍ଧିମାନ ଓ ଦୀର୍ଘଜୀବି ହୋଇଥାଏ ।

ସନ୍ତାନସୁଖ ଚାହୁଁଥିବା ମହିଳାମାନେ ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ଶୁଦ୍ଧହୋଇ ଶୁଦ୍ଧବସ୍ତରେ ଆସନ ଉପବିଷ୍ଟା ହୋଇ ନିଜ କୋଳରେ ସନ୍ତାନକୁ ଧରିବେ । ଗୋଲାପି ପଦ୍ମ ବିଭୁଷିତା , ହଂସବାହିନୀ ଓ ଶଙ୍ଖ ଚକ୍ର ଧାରିଶୀ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବେ ଓ ମନେ ମନେ ମନ୍ତ ଜପ କରିବା ସହିତ ଧିରେ ଧିରେ ସନ୍ତାନ ଉପରେ ଆଙ୍ଗୁଳୀ ଚାଳନା କରିବେ । ଏହା ଦ୍ୱାରା କୋଳରେ ଥିବା ସନ୍ତାନର ମସ୍ତିଷ୍ଟ ଉପରେ ବିଶେଷ ପ୍ରଭାବ ପଡିଥାଏ ।

ଏହାପରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଅର୍ଘ୍ୟ ଦେଇ ବଳକା କିଛିଟା ସନ୍ତାନ ଉପରେ ଚିଞ୍ଚି ଦେବେ ।

ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ର , ସବୁ ମନ୍ତ୍ରର ଉର୍ଦ୍ଧରେ । ସଂସାରର କୌଣସି କର୍ମ , ଅନ୍ୟ ମନ୍ତ୍ରଦ୍ୱାରା ସାଧିତ ନ ହୋଇ ପାରୁଥିଲେ ତାହା ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ଦ୍ୱାରା ନିର୍ଣ୍ଟିତରପେ ସାଧିତ ହୋଇ ପାରିବ । ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗୀ ଯୋଗ ସାଧକମାନେ ବେଦୋକ୍ତ ପଦ୍ଧତିର ଅନ୍ୟ କୌଣସି ମନ୍ତ୍ରଦ୍ୱାରା ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟରେ ସଫଳତା ପାପ୍ତ କରିଥାନ୍ତି , ତାହା ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ର ଦ୍ୱାରା ସଫଳ ହୋଇ ପାରିବ । ସେହିପରି ବାମମାର୍ଗୀ ତନ୍ନସାଧକ ଯେଉଁ କାର୍ଯ୍ୟ ତନ୍ତ୍ରପଣାଳୀ ଆଧାରରେ କରି ପାରନ୍ତି ତାହା ମଧ୍ୟ ଗାୟତୀ ମନ୍ତ୍ର ଦାରା ସମାହିତ ହୋଇ ପାରିବ । ପାଶୀଜଗତର ସକଳ କାମ୍ୟକର୍ମ ତଥା ସକାମ ପ୍ରୟୋଜନ ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀମାତାଙ୍କ ପ୍ରଚଣ୍ଡ ଶକ୍ତି କୃ ସାଧକ ଆବଶ୍ୟକ ଅନୁସାରେ ବ୍ୟବହାର କରିଥାଏ । ଚାଳିଶ ଦିନରେ ୧୨୫୦୦୦ ଜପର ପୂର୍ଣ୍ଣ ଅନୁଷାନ ଓ ନବଦିନରେ ୨୪୦୦୦ ଜପର ଳଘୁ ଅନୁଷାନ ତାର ମର୍ଯ୍ୟଦା ଅନୁସାରେ ଫଳଦାୟୀ ହୋଇଥାଏ । ସାଧନା ଓ ତପଷ୍ଟର୍ଯ୍ୟା ଦ୍ୱାରା ମନୃଷ୍ୟ ଯେଉଁ ଆତ୍ରବଳ ବା ଆତ୍ରତେଜ ଲାଭ କରିଥାଏ ତାହା ତାର ଆବଶ୍ୟକୀୟ କର୍ମରେ ବନିଯୋଗ କରି ସାଧନା ସଫଳ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରଚ୍ରର ଆତ୍ରବଳ ହେତ ଯେତେ ଅଧିକ ସାଧନା କରି ପାରିବ ତାହା ତା ପାଇଁ ସେତେ ଉତ୍ତମ । ପଞ୍ଚିତ ମହୋଦୟ କହିଛନ୍ତି ଯେ ନିମ୍ବୋକ୍ତ ପାଞ୍ଚପ୍ରକାର ସାଧକକୁ ଗାୟତୀସିଦ୍ଧ ବୋଲି ଗଣନା କରାଯାଏ ।

- ୧- ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ପତ୍ୟହ ଏକମାଳା କରି ୧୨ ବର୍ଷ ଜପ କଲେ
- ୨- ପତ୍ୟହ ଗାୟତ୍ୀଙ୍କ ବ୍ୟୁସନ୍ଧ୍ୟା ନବ ବର୍ଷ ସମାପନ କଲେ ।
- ୩- ବ୍ରହ୍ମଚର୍ଯ୍ୟ ପାଳନ ପୂର୍ବକ ପ୍ରତିଦିନ ୧୦୦୦ ଜପ ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷ କଲେ ।

- ୪- ୨୪ ଲକ୍ଷ ଜପର ଗାୟତୀ ଅନୁଷାନ ସମାପ୍ତ କଲେ ।
- %- ଗାୟତ୍ୀଙ୍କ ବିଶେଷ ଜପ ଯଜ୍ଜ ପାଞ୍ଚ ବର୍ଷ କଲେ ।

ଏହିପରି ଗାୟତ୍ରୀ ସିଦ୍ଧ ବ୍ୟକ୍ତି ଏକ ବା ଏକାଧିକ ତପରେ ସିଦ୍ଧି ଲାଭ କରି ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରକୁ ନିଜ କାମ୍ୟ କର୍ମରେ ପ୍ରୟୋଗ କରି ସଫଳତା ଳାଭ କରି ପାରିବେ । ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ପାଖରେ ଗାୟତ୍ରୀ ସିଦ୍ଧିର ପୁଞ୍ଜି ଅଛି ସେ ଏହି ପୁଞ୍ଜିକୁ ଜଗତର ତଥା ଲୋକହିତକର କାମ୍ୟ କର୍ମରେ ପ୍ରୟୋଗ କରି ସଫଳତା ଲାଭ କରି ପାରିବେ । କେତେକ କାମ୍ୟକର୍ମରେ ଏହି ତପୋବଳର ପ୍ରୟୋଗ ନିମ୍ନରେ ପ୍ରଦତ୍ତ ହେଲା ।

## ॥ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ଓ ରୋଗ ନିରାକରଣ ॥

ରୋଗ ନିରାକରଣ : ଆୟୂର୍ବେଦ ଶାସ୍ତ ଅନୁସାରେ ରୋଗ ସାଧାରଣତଃ ବାତ, ପିତ, କଫ ଓ ତାର ପୌନପୂନୀକ ସନ୍ଧିଶ୍ରଣ ଜନିତ ହୋଇଥାଏ । ନିଦାନର କାରଣ ଯାହା ହେଉ ନା କାହିଁକି , ଜଣେ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନାରେ ସିଦ୍ଧିଲାଭ କରି ଓ ନିଜ ତପୋବଳ ପ୍ରଭାବରେ ସମୟ ପ୍ରକାର ରୋଗର ନିବାରଣ କରି ପାରିବ । ନିଜ କ୍ଷେତ୍ରରେ, ସାଧକ ଯେଉଁ ଅବସ୍ଥାରେ ଥାଉ ନା କାହିଁକି ସେ ମନେ ମନେ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରି ରୋଗର ତ ନିବାରଣ କରି ପାରିବ ଓ ତା ସାଥେ ସାଥେ ମନ୍ତ୍ର ଜପ ସହିତ ଅନ୍ୟ ଶରୀରରେ ଆଙ୍ଗୁଳୀ ସଞ୍ଚାଳନ କରି ଅନ୍ୟର ମଧ୍ୟ ରୋଗ ନିବାରଣ କରି ପାରିବ । ରୋଗ ନିବାରଣ କରି ପାରିବ । ରୋଗ ନିବାରଣ କରି ପାରିବ । ରୋଗ ନିବାରଣ ଅନ୍ତ୍ରରେ , ମାତାଙ୍କୁ ମନରେ ଧ୍ୟାନ କରି, ଗୋଟିଏ ମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ ସରିଲାପରେ ପରମନ୍ତ୍ର ଆରହ୍ୟ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ରୋଗର ନିଦାନ ଅନୁସାରେ ତାକୁ ଏକ ବିଜମନ୍ତ୍ର ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ସେ

\_\_\_\_\_

ବୀଜମନ୍ତ୍ର ଗୁଡିକ ହେଲା - କଫ ଜନିତ ରୋଗପାଇଁ 'ଏଂ ', ଉଷ୍ମ ପ୍ରଧାନ ପିତ ଜନିତ ରୋଗରେ ' ଐଂ 'ଓ ବିଷ ତଥା ବାତ ଜନିତ ରୋଗରେ ବିଜମନ୍ତ୍ର 'ହୁଂ '। ମନ୍ତ୍ର ଜପ ସହିତ ବୃଷଭବାହିନୀ,ହରିତବସ୍ତ୍ର। ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ ।

ରୋଗ ନିରାକରଣ ପାଇଁ ନିଜ କ୍ଷେତ୍ରରେ ତ ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ମାତାଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରି ଓ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରି ରୋଗ ଉପସମ କରିବ । ମାତ୍ର ଅନ୍ୟ ଲୋକର କ୍ଷେତ୍ରରେ ସାଧକ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଓ ରୋଗାନୁପାତିକ ବିଜମନ୍ତ ଜପ ଓ ଉପରୋକ୍ତ ପ୍ରକାରେ ଧ୍ୟାନ କରିବା ସହିତ ଅନ୍ୟର ରୋଗଗ୍ରସ୍ଥ ଅଙ୍ଗରେ ଅଙ୍ଗୁଳୀ ସଞ୍ଚାଳନ କରିବେ । ଗାୟତ୍ରୀ ଅଭିମନ୍ତ୍ରିତ ଜଳ ରୋଗଗ୍ରସ୍ଥ ଅଙ୍ଗରେ ଲେପନ ବା ଛିଟିକା ପକାଇ ପାରିବେ । ତା ସହିତ ତୁଳସୀ, ଗୋଲମରିଚ ଓ ଗଙ୍ଗାଜଳର ବଟା ଖାଇବାକୁ ଦେଇ ପାରନ୍ତି ।

ବିଷ ନିରାକରଣ: ବିଷାକ୍ତ ସର୍ପ,ବିଛା ବା ବିଷାକ୍ତ କୀଟ ଦଂଶନ କରିଥିଲେ, ଅତ୍ୟନ୍ତ କଷ୍ଟ ହେବା ସହିତ ବିଷ ସମଗ୍ର ଶରୀରରେ ଖେଳି ଯିବାକୁ ଲାଗେ ଓ ବିଷ ସମଗ୍ର ଶରୀର ଖେଳିଗଲା ପରେ ହୁଏତ ବ୍ୟକ୍ତି ମୃତ୍ୟୁମୁଖରେ ପଡିପାରେ । ଏପରି ସ୍ଥଳେ ସାଧକ, ଯେଉଁ ନାସାରେ ପବନ ଯାଉଥିବ ସେହି ହାତର ପାପୁଲିରେ କିଛି ପିସ୍ପଳ ସମିଧର ହୋମ ଭସ୍ମ ନେଇ ଅପର ହାତ ଅଙ୍ଗୁଳୀରେ ଅଭି ମନ୍ତ୍ରିତ କରି କ୍ଷତ ସ୍ଥାନରେ ୨ ରୁ ୪ ମିନିଟ ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ଧିରେ ଧିରେ ଘର୍ଷଣ କରିବେ । ଘର୍ଷଣ କରୁଥିବା ସମୟରେ ହୁ ବିଜମନ୍ତ୍ରରେ ସମ୍ପୂଟିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର କପ କରିବା ସହିତ ରକ୍ତବର୍ଣ୍ଣ ଅଶ୍ୱାରୁଢା ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କର ଧ୍ୟାନକରିବେ । କିନ୍ତୁ ସର୍ପଦଂଶନ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପିସ୍ପଳ ସମିଧର ହୋମ ଭସ୍ମ ପରିବର୍ତ୍ତେ ରକ୍ତବନ୍ଦନ ସମିଧର ହୋମ ଭସ୍ମ ପରିବର୍ତ୍ତେ ରକ୍ତବନ୍ଦନ ସମିଧର ହୋମ ଭସ୍ମ ପରିବର୍ତ୍ତେ ରମ୍ଭୁଟିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ଅଭିମନ୍ତ୍ରିତ ଘୃତ ପାନ

କରା ଯାଇପାରେ ଓ ଅଭିମନ୍ତ୍ରିତ ଲାଲ ସୋରିଷର ବଟା ରୋଗୀର ଦଶ ଇନ୍ଦ୍ରୀୟ ଦ୍ୱାରରେ କିଛି କିଛି ଲଗାଇ ଦିଆ ଯାଇପାରେ ।

ବୃଦ୍ଧିର ବିକାଶ: ଆଗରୁ କୁହା ଯାଇଛି ଯେ ମାତାଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେଲେ ମନୁଷ୍ୟର ଅଭାବ,ଅଶକ୍ତି ଓ ଅଜ୍ଞାନ ଆଦି ତିନି ପ୍ରକାର ଦୋଷ ଦୂର ହୋଇଥାଏ । ସେହିପରି ବୃଦ୍ଧିର ବିକାଶ , ଶୁଦ୍ଧତା, ପ୍ରଖରତା ତଥା ପ୍ରତ୍ୟୁପ୍ନତା ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀମାତା ହିଁ ଏକମାତ୍ର ଆଶ୍ରୟସ୍ଥଳ । ମନ୍ଦବୃଦ୍ଧି, ସ୍ମରଣଶକ୍ତି ହିନତା ପାଇଁ ତଥା ଯେଉଁ ବିଦ୍ୟାର୍ଥି , ପାଠ ମନେ ରଖି ନ ପାରି ଶ୍ରେଣରେ ଅସଫଳ ହେଉଛନ୍ତି , ସେମାନେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେଇ ଉପକୃତ ହୋଇ ପାରିବେ ।

ଏହିମାନେ ପ୍ତତ୍ୟହ ପ୍ରାତସ୍ନାନପରେ ସୂର୍ଯଙ୍କ ପ୍ରଥମ କୀରଣ ନିଜ ମଞ୍ଚକ ଉପରେ ପକାଇ, ପୂର୍ବମୁଖରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହୋଇ , ଅର୍ଦ୍ଧନିମିଳିତ ନୟନରେ ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କୁ ଚାହିବା ଅବସ୍ଥାରେ ତିନିଥର ଓଁ କହି ୧୦୮ ଥର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବେ । ତାପରେ ନିଜ ଦୁଇ ପାପୁଲି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ଆଡକୁ ଦେଖାଇ ଅନୁଭବ କରିବେ ଯେପରି ଅଗ୍ନି ସଲ୍ପୁଖରେ ପାପୁଲି ରହିଛି । ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ ୧୨ ଥର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରି ସାରିଲା ପରେ ଦୁଇ ପାପୁଲିକୁ ଘର୍ଷଣ କରି ଉଷ୍ମ ପାପୁଲିକୁ କର୍ଣ୍ଣ, ନାସା, ନେତ୍ର, ମୁଖ, ଗ୍ରୀବା ଓ ମୟକ ଆଦି ସମୟ ସ୍ଥାନରେ ସ୍ମର୍ଶ କରାଇ ନେବେ ।

ସରକାରୀ କାମରେ ସଫଳତାପାଇଁ: ସରକାରୀ ଅଫିସିର କାର୍ଯ୍ୟ, ମାଲି ମକଦ୍ଦମା, ସରକାରୀ ତଥା କୌଣସି କର୍ମରେ ନିଯୁକ୍ତି ଇତ୍ୟାଦି କାର୍ଯ୍ୟରେ ସଫଳତା ପାଇବାପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ସହାୟ ନେଇ ପାରନ୍ତି । ଏହି ସବୁ କ୍ଷେତ୍ରରେ ଉପରୋକ୍ତ କୌଣସି କର୍ମ କରିବା ସମୟରେ ଦକ୍ଷିଣ ନାଡିରେ ସ୍ୱର ଥିଲେ ପିତ ବର୍ଣ୍ଣ ଜ୍ୟୋତିର ଧ୍ୟାନ ଓ ବାମ ନାଡିରେ ସ୍ୱର

ଥିଲେ ସବୁଜ ବର୍ଷ୍ଣ ଜ୍ୟୋତିର ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ସ୍ୱର ଚାଲୁଥିବା ହୟତ୍ତର ବୃଦ୍ଧାଙ୍ଗୁଳୀ ନଖକୁ ଚାହିଁ ମନେ ମନେ ' ଓଁ ଭୁଃ ଭୁବଃ ସ୍ୱଃ ମହଃ ଜନଃ ତପଃ ସତ୍ୟମ୍ ' ଆଦି ସପ୍ତ ବ୍ୟାହୃତି ସହିତ ୧୨ ଥର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରି କରି ଉପରୋକ୍ତ ଜ୍ୟୋତି ଧ୍ୟାନ କରି ଅଭିଳଷିତ କର୍ମରେ ଅଗ୍ରସର ହେଲେ ସୁଫଳ ମିଳିଥାଏ ।

ଦାରିଦ୍ୟ ଦୂରିକରଣ: ଦରିଦ୍ରତା,ବେକାରୀ,ରଣ,କ୍ଷତି,ପଦାର୍ଥର ଅଭାବ, ବର୍ଦ୍ଧିତ ଖର୍ଚ୍ଚ ଓ ଅଟକି ରହିଥିବା କାମ ଇତ୍ୟାଦି ବ୍ୟର୍ଥ ଚିନ୍ତାରୁ ମୁକ୍ତ ହେବା ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟ ନିଆ ଯାଇପାରେ । ମାତାଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେଲେ ମନରେ ଯେତେ ପୀଡା ଦାୟକ ବ୍ୟର୍ଥଚିନ୍ତା ଥିଲେ ବି ନିଜର ମନୋଭୁମି ସର୍ବଦା ଶାନ୍ତ ରହି ଥାଏ । କ୍ଷଣେମାତ୍ର ଚିନ୍ତା ଜନିତ ପୀଡା ଅନୁଭୂତ ହୋଇ ନ ଥାଏ ।

ଏହି ଦିଗରେ ମାତାଙ୍କ ସାଧନା ପାଇଁ ପିତବସ୍ତ, ପିତପୁଷ୍ପ, ପିତ ଆସନ, ପିତ ଯଜ୍ଜୋପବିତ, ପିତ ତିଳକ ବ୍ୟବହାର କରା ଯାଇପାରେ । ଶ୍ରୀ ବିଜ ସମ୍ପୁଟିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ତିନିଥର ଜପ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ତା ସହିତ ପିତାୟର ଧାରୀ, ଗଜବାହିନୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ । ପିତବର୍ଣ୍ଣ ଲକ୍ଷ୍ମୀଙ୍କ ପ୍ରତୀକ, ତେଣୁ ଶୁକ୍ରବାର ହଳଦୀମିଶା ତେଲ ଶରୀରରେ ମାଲିଶ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ପିତବର୍ଣ୍ଣ ଖାଦ୍ୟ ଆହାର କରିବାକୁ ହେବ । ରବିବାରକୁ ଉପବାସ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହା ଦ୍ୱାରା ଧନ ବୃଦ୍ଧି ହୋଇ ଦାରିଦ୍ୟ ଦୂର ହୋଇଥାଏ ।

ସୁସନ୍ତାନ ପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ: ଯାହାର ସନ୍ତାନ ସନ୍ତତି ନ ହେଉଥିବ, ଜନ୍ମହୋଇ ମରି ଯାଉଥିବ,ଗର୍ଭପାତ ହୋଇ ଯାଉଥିବ ବା କେବଳ କନ୍ୟା ସନ୍ତାନ ଜନ୍ମୁଥିବ , ସେହି ମାତା ପିତା ସର୍ବଦା ଦୁଃଖି ରହୁଥିବେ । କେବଳ ମାତା

ଗାୟତ୍ରୀ ହିଁ ଏହି ଦୁଃଖ ଲାଘବ କରି ପାରିବେ କାରଣ ସନ୍ତାନର ଦୁଃଖ ବା କଷ୍ଟ ମାତା କେବେ ବି ସହି ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ମାତା ପିତା ଉଭୟ ଦେବୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଆରାଧନା ମାଧ୍ୟମରେ ନିଜର କରୁଣ ନିବେଦନ କରି ପାରିବେ ।

ମାତା ପିତା ଉଭୟ ପ୍ରାତଃକାଳରେ ସ୍ନାନାଦି ନିତ୍ୟ କର୍ମ ସମାପନ ପରେ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଆରାଧନା ପାଇଁ ଆସନରେ ବସିବେ । ନେତ୍ର ବନ୍ଦ କରି 'ଶ୍ୱେତ ବସ୍ତରେ ଭୂଷିତ ହୋଇଥିବା କିଶୋରୀ ବୟସୀ ଓ କମଳ ପୁଷ୍ପ ଧୃତା ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ' ଧ୍ୟାନ କରିବେ । ଧ୍ୟାନ କରୁଥିବା ସମୟରେ , ନାସିକାରେ ଯଥାଶକ୍ତି ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ଗ୍ରହଣ କରୁଥିବା ବା ପୁରକ ସମୟରେ ' ଐ ' ବୀଜ ତିନିବାର ସମ୍ପୁଟକରି ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରକୁ ଜପ କରିବେ , ପ୍ରଶ୍ୱାସ ବାୟୁ ଅନ୍ତର ଭିତରେ ଅଟକ ରଖି ବା କୁୟକ କରି ତ୍ରୀବୀର ସମ୍ପୁଟିତ ଐ ବୀଜ ସହିତ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବେ । ଏହିପରି ପୁରକ କୁୟକ ରେଚକ ଓ ଜପ ଦଶଥର କରିବାକୁ ହେବ । ଏହି ଜପ ସମୟରେ ନିଜ ବିଯ୍ୟ କୋଷ ଓ ଗର୍ଭାଶୟରେ ଶୁକ୍ତ ବର୍ଣ୍ଣଜ୍ୟୋତିର ଧ୍ୟାନ ମଧ୍ୟ କରୁଥିବେ । ଏହା ଫଳରେ ସ୍ୱସ୍ଥ, ସୁନ୍ଦର, ତେଳସ୍ୱୀ , ଗୁଣବାନ ଓ ବୁଦ୍ଧିମାନ ସନ୍ତାନ ଉତ୍ବନ ଉତ୍ବନ ଶ୍ୱେତ ଖାଦ୍ୟ ଯଥା ଚାଉଳ, ଦୁଗ୍ଧ ଓ ବହି ଲତ୍ୟାଦି ଆହାର କରିବେ ।

ଶତ୍ରୁ ସଂହାର: ରାଗ ଦ୍ୱେଷ, ମାଲୀମକଦ୍ଦମା ଆଦି ତୁଟାଇବା, ଅତ୍ୟାଚାରୀ ଅନ୍ୟାୟୀ ଓ ଆଯଥା ଆକ୍ମଣକାରୀର ମନୋବୃତ୍ତିକୁ ସଂହାର କରିବା ,

ନିଜମଧ୍ୟରେ ତଥା ସମାଜରେ ଶାନ୍ତି ଶୃଙ୍ଖଳା ରକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ମାତାଙ୍କ ଆଶ୍ରୟ ନେବା ବାଞ୍ଝନୀୟ ।

ଏପରି ସ୍ଥଳେ 'କ୍ଲାଁ 'ବୀଜମନ୍ତ୍ର ଚାରିଥର ସମ୍ପୁଟିତ କରି , ରକ୍ତ ଚନ୍ଦନ ମାଳାରେ ପଣ୍ଟିମାଭିମୁଖି ହୋଇ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବା ବିଧେୟ । ଜପ ସମୟରେ କପାଳରେ ଯଜ୍ଞଭସ୍ମ ଲଗାଇବାକୁ ହେବ ଓ ଉଲ୍ ଆସନରେ ବସିବାକୁ ହେବ । ଲାଲ ବସ୍ତ୍ରଭୂଷିତା, ସିଂହାରୁଢା, ଖଡ୍ଗହୟା, ବିକଟାଳ ବଦନା ,ଦୁର୍ଗା ବେଶଧାରୀ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କୁ ଧ୍ୟାନ କରିବା ଉଚିତ । ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତିର ପ୍ରତିକୁଳ ଭାବନା ଦୂରିକରଣ କରିବାକୁ ହେବ , ପିପଳ ପତ୍ରରେ ,ରକ୍ତଚନ୍ଦନ ସ୍ୟାହିରେ ଅନାର କଲମରେ ଲେଖି , ଜପ ସ୍ଥାନରେ ଓଲଟାଇ ରଖିବ । ପ୍ରତି ମନ୍ତ୍ର ଖେଷରେ ଜଳପାତ୍ରରୁ ଏକ ଚାମଚ ଜଳ ତା ଉପରେ ଦେବ । ଏହିପରି ୧୦୮ ଜପ କରିବାକୁ ହେବ । ଏହାଦ୍ୱାରା ପ୍ରତିକୁଳ ବ୍ୟକ୍ତିର ସ୍ୱଭାବର ପରିବର୍ତ୍ତନ ହୋଇଯିବ ଓ ଦ୍ୱେଷ କରିବା ସାମଥ୍ୟ କମ୍ ହୋଇଯିବ ।

ଭୂତବାଧା ନିବାରଣ : ମନୋ ବୈଜ୍ଞାନୀକ କାରଣ ହେଉ କି ସାଂସାରିକ ବିକୃତି ରୂପେ ପ୍ରେତାତ୍ମାର ଦୌରାତ୍ମ୍ୟ ବା ଭୂତବାଧାର ଉପଦ୍ରବ ହେଉ , ଅନେକ ସମୟରେ ଏପରି ଏକ ପରିସ୍ଥିତି ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥାଏ । ଏଥିରେ କେହି କେହି ଉନ୍ମାଦ ପରି ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି ଓ କେହି କେହି ଏପରି ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି ଓ କେହି କେହି ଏପରି ବ୍ୟବହାର କରିଥାନ୍ତି ଯେପରି କୌଣସି ଦୃଷ୍ଟ ଆତ୍ମା ତା ମୟିଷରେ ଆଧିପତ୍ୟ ବିଷାର କରି ଥିବାର ଜଣାପତେ । ଅନେକ ସମୟରେ ବିଭସ୍ଥ ଆକୃତିର ରୂପ ଓ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିଦ୍ୱାରା କରାଯାଇଥିବା ଅସ୍ୱାଭାବୀକ କ୍ରିୟା ରୂପ ଦେଖା ଯିବାର ମନେକରି ମନୁଷ୍ୟ ଏପରି ପ୍ରଳାପ କରି ଉଠେ ଯେପରି କୌଣସି ଭୂତବାଧା ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଥିବାର ମନେ ହୁଏ ।

ଏହି ସବୁ ପ୍ରତିକୁଳ ପରିସ୍ଥିତି ପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀ ଯଜ୍ଞ ସର୍ବଶ୍ରେଷ । ସତ୍ୱଗୁଣୀ ହବନ ସାମଗ୍ରୀ ଦ୍ୱାରା ବିଧି ପୂର୍ବକ ହବନ କରିବାକୁ ହେବ , ରୋଗୀକୁ ହବନ ନିକଟରେ ବସାଇବାକୁ ହେବ ,ହବନାଗ୍ମିରେ ଜଳ ଉଷ୍ମ କରି ରୋଗୀକୁ ପାନ କରିବାକୁ ଦେବେ ଓ ହୋମର ଭସ୍ମ ରଖି ତାହାର ହୃଦୟ, ଗ୍ରୀବା, କପାଳ, ନେତ୍ର,କର୍ଣ୍ଣ,ମୁଖ, ନାସିକା ରେ ଲଗାଇ ଦେବେ । ଯଜ୍ଞଭଷ୍ପ କିଛି ଭବିଷ୍ୟତ ପାଇଁ ସୁରକ୍ଷିତ ରଖିବାକୁ ହେବ ।

ଅନ୍ୟକୁ ପ୍ରଭାବିତ କରିବା : ପ୍ରତିକୁଳ ମନୋବୃତ୍ତି ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ଅନୁକୁଳ କରାଇବା, ଉପେକ୍ଷା କରୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିର ପ୍ରେମଭାବ ବଢାଇବା ଓ କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ନିଜ ପ୍ରତି ଆକୃଷ୍ଟ କରାଇବା କାର୍ଯ୍ୟ ମଧ୍ୟ ଗାୟତ୍ରୀ ସାଧନା ମାଧ୍ୟମରେ ହୋଇଥାଏ । ବଶୀକରଣ, ଘୋର ତାନ୍ତ୍ରିକ କ୍ରିୟାଦ୍ୱାରା ହୋଇଥାଏ , ମାତ୍ର ନିଜ ପ୍ରତି ଅନ୍ୟକୁ ସଦ୍ଭାବନା ପୂର୍ବକ ଆକର୍ଷିତ କରିବାପାଇଁ ଗାୟତ୍ରୀଙ୍କ ଦକ୍ଷୀଣମାର୍ଗୀ ଯୋଗସାଧନା ଦ୍ୱାରା ହୋଇପାରିବ ।

ଏଥିପାଇଁ ତୀନି ପ୍ରଣବ ଲଗାଇ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ ଜପ କରିବାକୁ ହୋଇଥାଏ । ଜପ ସମୟରେ ତ୍ରୀକୁଟରେ ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ତ୍ରୀକୁଟରୁ ନିସୃତ ଏକ ନୀଳ ବର୍ଣ୍ଣ ବିଦ୍ୟୁତ ତେଜ ରଣ୍ମି ,ଆକର୍ଷିତ ହେବାକୁ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତି ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚି , ତାର ଚାରିପଟେ ବୁଲି ତା ଦେହରେ ମିଶିଯାଉଛି । ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ଅର୍ଦ୍ଧତ୍ରତ ଅବସ୍ଥାରେ ଆକର୍ଷିତ ହୋଇଯିବ ଓ ଅନୁକୁଳତାରେ ପ୍ରସ୍ନୃତା ତା ଦେହରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଯିବ ।

ଯଦି କୌଣସି ବ୍ୟକ୍ତିର ମୟିଷ୍କରୁ ପ୍ରତିକୁଳ ବିଚାରଧାରା ନିୟ୍କାସନ କରିବାକୁ ହେବ ତେବେ ଶାନ୍ତଚିତ୍ତରେ ସେହି ବ୍ୟକ୍ତି ନୀଳ ଆକାଶରେ ଏକା ଶୋଇ ରହିଥିବାର ଧ୍ୟାନ କରିବାକୁ ହେବ ଓ ଭାବନା କରିବାକୁ ହେବ ଯେପରି ତା ମନରୁ କୁବିଚାର ହଟାଇ ସୁବିଚାରଧାରା ପ୍ରବେଶ କରାଇ ଦିଆ

ଯାଉଛି । ଏହି ସାଧନା ସମୟରେ ନିଜ ଶରୀର ସମ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ ଶିଥିଳ ଓ ନୀଳ ବସ୍ତରେ ଆଚ୍ଛାଦିତ ରହିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

 ରକ୍ଷା କବଚ :
 କୌଣସି ଶୁଭଦିନରେ ଉପବାସ ରଖି କେଶର, କୟୁରୀ,

 ଜାଇଫଳ, ଜାଇତ୍ରୀ ଓ ଗୋରୋଚନା ଇତ୍ୟାଦିରେ ତିଆରି ସ୍ୟାହି ଦ୍ୱାରା

 ଅନାର କଲମରେ , କାଗଜ ବା ଭୂଜପତ୍ରରେ ପାଞ୍ଚ ପ୍ରଣବ ଯୁକ୍ତ ଗାୟତ୍ରୀ

 ମନ୍ତ୍ର ଲେଖିବ । ଚାନ୍ଦି ତାବିଜରେ ବନ୍ଦ କରି ଧାରଣ କଲେ ସକଳ ପ୍ରକାର

 ବିପଦ ଆପଦରୁ ରକ୍ଷା ମିଳିଥାଏ । ଏହାର ଧାରଣରେ ରୋଗ, ଅକାଳ

 ମୃତ୍ୟୁ, ଶତ୍ରୁ, ଚୋର, ମନ୍ଦଦିନ, କଳହ, ହାନି,ଭୟ, ଦଣ୍ଡ, ଓ ଭୂତପ୍ରେତ

 ଭୟରୁ ରକ୍ଷା ମିଳିଥାଏ । କଂସା ଥାଳିରେ ଏହି ପ୍ରକାର ମନ୍ତ୍ର ଲେଖି ପ୍ରସୂତିକୁ

 ଦେଖାଇ ଓ ତାକୁ ଧୋଇ ଜଳକୁ ପ୍ରସୂତିକୁ ପାନ କରିବାକୁ ଦେଲେ କଷ୍ଟ ଦୂର

 ହୋଇ ସୁଖ ପ୍ରସବ ହୋଇଥାଏ ।

ଖରାପ ବେଳା ବା ଖରାପ ଶକୁନ ନିବାରଣ: କେବେ କେବେ ଏପରି ହୋଇଥାଏ ଯେ କୌଣସି କାର୍ଯ୍ୟ ଆରୟ କରିବା ସମୟରେ ଅଥବା କୌଣସି କାମରେ ଯାତ୍ରା କରିବା ସମୟରେ କୌଣସି ପ୍ରକାର କୁଶକୁନ ଦେଖି କାର୍ଯ୍ୟ ବା ଯାତ୍ରା କରିବାକୁ ମନରେ ସଙ୍କୋଚ ଭାବ ଆସିଥାଏ । ଏପରି ସମୟରେ ଏକମାଳା ଗାୟତ୍ରୀ ଜପ କରିବା ପରେ କାର୍ଯ୍ୟ ବା ଯାତ୍ରା କରିବାକୁ ହେବ । ଏଥିରେ ସମୟ୍ତ ଆଶଙ୍କା ସମାଧାନ ହୋଇଯିବ ଓ ଅନିଷ୍ଟର ସୟାବନା ରହିବ ନାହିଁ । ବିବାହ ବ୍ରତ ଆଦି ଅନୁଷ୍ଠାନରେ ଯଦି ସୂର୍ଯ୍ୟ , ଚନ୍ଦ୍ରମା ଓ ବୃହୟତି ଆଦିଙ୍କର ବାଧା ରହିଥାଏ ତେବେ ୨୪୦୦୦ଜପ ବାଲା ଲଘୁ ଅନୁଷ୍ଠାନ ଦ୍ୱାରା ସମୟ ବାଧା ଦୂର ହୋଇଯିବ ଓ କୌଣସି ଆଶଙ୍କାର ସୟାବନା ବି ରହିବ ନାହିଁ ।

*ଦୁଃସ୍ୱପୁ ନିବାରଣ :* ଶୋଇଥିବା ଅବସ୍ଥାରେ କେବେ କେବେ ମନୃଷ୍ୟ ଏପରି ଦୃଃସ୍ୱପ୍ତ ଦେଖିଥାନ୍ତି , ସ୍ୱପାବସ୍ଥାରେ ତଥା ଜାଗରଣ ପରେ ବି ତାର ପଭାବ ମନ୍ଧ୍ୟକ ମାନସିକ ୟରରେ ଭୟଭୀତ କରି ଥାଏ । କେତେକ ସମୟରେ ଏପରି ସୂପ କୌଣସି ନର୍ଦ୍ଧିତ ଅନିଷ୍ଟର ସଙ୍କେତ ଦେଇଥାଏ । ଏପରି ସ୍ଥଳେ ଏକ ସପ୍ତାହ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ପତ୍ୟହ ଦଶ ଦଶ ମାଳା ଗାୟତୀ ଜପ ଓ ପଜା କରିବା କରିବା ବିଧେୟ । ଏହି ସମୟରେ ଗାୟତୀ ସହସ ନାମ ପାଠ ଓ ଗାୟତ୍ରୀ ଚାଳିଶା ପାଠ କରିବା ଉଚିତ । ଏହାଦ୍ୱାରା ଦୃଃସ୍କପ ଜନିତ ଆଶଙ୍କାର ଅବସାନ ଘଟିଥାଏ ଓ ତା ସହିତ ମନ, ଅନ୍ତର, ଭାବନା ପବିତ୍ ଓ ନିର୍ମଳ ହେବା ସହିତ ଦୈନନ୍ଦିନ କାର୍ଯ୍ୟରେ କୌଣସି ପକାର ବାଧା ଆସି ନ **MIB** 

ଅନେକ ବିଷୟରେ ଓ ଅନେକ ପ୍ରକାର ବିଧି ସହିତ ଗାୟତ୍ୀଙ୍କର ଯେଉଁ ଉପଯୋଗ କରା ଯାଇଥାଏ ତାର ବିବରଣ ଏତେ ବିୟତ ଯେ ତାହା ବର୍ତ୍ତନା କରିବା ଦୃୟର , କେବଳ ନିଜେ ଅନୃଭବ କରିବା ସହଜ ସାଧ୍ୟ । ଏହି ଦିଗରେ ଉପଯୁକ୍ତ ପଥ ପଦର୍ଶକଙ୍କ ଉପଦେଶ ନିଆ ଯାଇପାରେ । ସାଧକ ଓ ଉପାସକ କେବେ ବି ନିରାଶ ହୁଅନ୍ତି ନାହିଁ କାରଣ ଗାୟତୀଙ୍କ ମହିମା ଅପାର । ସାଧକ ଓ ଉପାସକ କେବେ ବି ମାତାଙ୍କ ଆଶିର୍ବାଦର ବଞ୍ଚିତ ହୋଇ ନଥାନ୍ତି ।

ଓଁ ତତ ସତ